
TEST pdf-document van webbeheer Frits

© Orde der Verdraagzamen Kring Gent
1
SLEUTELS EN INCANTATIES
18 januari 1961
In de oude wijsheid, de oude esoterie, de oude magie, liggen bepaalde krachten opgesloten.
Die krachten vinden we in woorden, in wijsheid.
Wanneer we die dingen bezien, dan liggen er ook wel wat men noemt "SLEUTELS", d.w.z.
bepaalde zinsneden die bij meditatie daarover, bij beschouwing, bij het gebruik daarvan soms
als incantatie, en wat er verder bij te pas kan komen, dus voor ons een poort kunnen zijn naar
een nieuw besef. Zij kunnen ons een nieuw beeld van de wereld openen en bepaalde delen van
het eigen wezen, de mens zowel als geest, die normaal niet beseft worden, binnen het bereik
van bewustzijn en rede gaan brengen.
Ik leg u deze gegevens nu voor, samen met een sfeer die daar misschien uit ontstaat, in de
hoop dat er onder u enkelen zullen zijn die voor zich persoonlijk een sleutel zullen vinden en
daaruit dus zelf een weg kunnen vinden tot grotere harmonie. Zo kunnen woorden ook tot wat
we toch hopen te vinden onder de mensen, wezens die met inzet van heel hun persoonlijkheid,
alles wat ze zijn en denken, meewerken aan de bewustwording van de mensheid en de
aanpassing van de wereld aan een nieuwe en ongetwijfeld betere periode van leven.
Dan wil ik er nog bijzeggen dat ik de incantaties gebruik in de oude zin en dat ik ook de
spreuken dus in de oude en oorspronkelijke zin van de Ingewijden gebruik. Het heeft dus
weinig nut om deze na te gaan aan de hand van de u bekende godenleer, tenzij u behoort tot
esoterische genootschappen, die door overlevering veel van deze gegevens bezitten.
Dan beginnen we met het oudste van het oude.
Gij Zon zijt Leven.
Doch in uw stralen schuilt de Dood.
Gij zijt Kracht.
En wekt toch onvermogen,
Zijt Liefdemacht en Scheppingswil,
Doch onbewogen.
Steeds stil en zonder woorden.
De zon heeft op de mens altijd een grote indruk gemaakt en als wij voor zon, Natuur zetten,
of zelfs God, dan blijken deze spreuken wel degelijk een zin te hebben.
Gij Tijd, Gij die uw kinderen verslindt.
En toch hen voort laat gaan,
Gij zijt de zin, de maatstaf van het leven.
Gij zijt, zo Gij mij dient, mijn macht.
Die heel het Al verteert,
En zo Gij meester van mij zijt,
Het wezen dat met harde roede leert
Hoe in en buiten tijd te leven.
Na de zon, de tijd. Na het Goddelijk Licht, de opeenvolging van momenten, van sferen en van
leven. Deze zijn belangrijk.
Er zijn 33 paden,
En elkeen gaat elk pad,
Maar niet een elk kan op dezelfde wijze
Ook alle paden gaan,
Toch zal hij, tussen man en vrouw,
Tussen zuil van Liefde en van Recht,
Als derde zuil eens zelve staan.© Orde der Verdraagzamen Kring Gent
2
Dat is een kreupele vertaling, omdat dit concept - dat later in de Kaballa optreedt - reeds
oorspronkelijk in het Sanskriet werd geschreven. De overbrenging van de verzen vanuit het
Sanskriet is niet altijd eenvoudig, willen we ze begrijpelijk laten.
Elk pad heeft een naam,
Elke naam is een God,
Elke God is een deel van wat leven geeft.
Zo kiest hij een weg,
Zo kiest gij een God,
Zelfs indien gij tot Alkracht streeft.



Hier heeft u dan het eerste concept dat ik u hier wil voorleggen. Wij komen uiteindelijk te
staan voor een keuze. Er zijn ons een aantal ontwikkelingsmogelijkheden gegeven. Elk van
ons zal het totale Al moeten kennen, doch niet allen zullen wij de ervaringsmogelijkheden en
inwijdingen daarin in dezelfde volgorde kunnen ondergaan. Wanneer wij een weg kiezen,
kiezen wij een God, d.w.z. een aspect van de Groot-goddelijke Kracht, al dan niet in een
persoonlijkheid uitgedrukt, die ons leven regeert. Hierop werd het veelgodendom van de
ingewijden van de oudheid tevens gegrondvest. Dat de mensen die niet begrijpen of niet
begrepen hebben, neemt niets af van de waarde die ook in deze vroege leringen hebben
geleefd.
Zo zingt men tot de godin die gelijk is de Lieflijke en de Vertoornde:
Oh, Isthar,
Ik vrees uw zwaard
En min uw duiven,
Ik ben niet waard om beiden te begrijpen,
Doch schenk mij niet het een,
Zonder ook het ander mij te geven.
Want slechts uit twee en niet uit één
Ontstaat een werkelijk leven.
( De vertaling, alweer, is van mij.)
Isthar is de godin van de liefde, maar in zekere zin ook van de dood. Zij is in het Labyrint de
tegenstreefster van Mergol. Zij is de dood in het leven, dus de hergeboorte. Mergol is de band
met de duisternis en de onderwereld. Het is vreemd dat deze kracht zo vaak wordt
aangeroepen. Zo vinden wij de volgende bezwering:
Isis, Gij Moeder,
Gij Gehoornde.
Gij Zuster en Echtgenote,
Uit uw zilveren wezen en uit de kracht der Aarde,
Beweeg mij opdat mijn ziele zich bevrijdt,
Overziende het land,
Kennende krijg en vrede,
En laat mij met mij dragen al wat Gij geeft,
Ik smeek U dit.
Gij die gehoornd troont aan de Hemelen,
En ik beveel dit in de naam van Hem,
Die is het Licht en de Bron,
Redelichtende, uit wie Osiris, Uw gemaal
Is geboren.
De vertaling is betrekkelijk nauwkeurig
Zo smeekte de mens in de oudheid reeds om inzicht, en wanneer hij tracht dit alles samen te
voegen, ontstaat onder meer de legende van het boek Toht, de legende van het Alomvattend
Geheim, ook wel het Hermetisch Boek. Dit boek heeft nooit in werkelijkheid geheel bestaan,
veel ervan is overlevering. Toch vinden wij een boekwerk dat als zodanig mag worden
aangemerkt, en dat op het ogenblik nog slechts in één exemplaar wordt bewaard op aarde;© Orde 
der Verdraagzamen Kring Gent
3
nimmer in handen is geweest van onbevoegden. Ik citeer daaruit slechts enkele
sleutelbegrippen:
Bezitloos zijn, is bezitten
Haten is beminnen
Licht is duister
Zelf zijn is sterven
Zelf ontkennen, eeuwig zijn.
En wat verder, waar het gaat over de machten die geregeerd worden door de bewusten op
aarde
Wie meester is van zichzelve en dient,
Beveelt de dienaren van aarde en vuur,
Wie zichzelve beheerst en zichzelve vergeet,
Beheerst de krachten van wind en water,
Wie echter zichzelf erkent,
Beveelt de krachten van de Ether,
Wie zichzelve kent en zijn wil richt
op de Enige Wil, schept.



(Het geheim van de Schepping).
Dan vinden we nog wat verder, en misschien voor sommigen van u weer meer begrijpelijk,
een opsomming van bepaalde kwaliteiten. En daar staat in dit:
Om te zijn wetend,
Moet men zien zonder beperking,
Om te zijn Strijder (Strijder van Licht eigenlijk)
moet men zichzelve geven voor het Lichtende,
Om priester te zijn (van het Al),
Dient men zichzelf en Al te ontkennen
Buiten de Wil die Al regeert,
Om bewuster te zijn, moet men het geheim
Van het leven aanschouwen,
En toch eigen leven durven dragen,
Om in de Inwijding op te gaan,
Moet men het ik verenigen met het Hoogstzijnde
(er staat hier in feite een reeks Godsbegrippen of - namen)
Met het Hoogstzijnde, om van daaruit terug te keren
Tot al wat men van eigen gebreken erkent
In tijden en Wezen
Dit is de sleutel van de inwijdingsgang.
Gij die strijdt, zo uw strijd is
Een strijd die geen geweld kent, overwint gij.
Dreigt U de demonische kracht, zo strijdt zonder wapenen,
Buiten uw geloof in uzelf, Uw geloof in de Lichtende
Kracht, die U hier heeft gebracht, en het duisterst
wezen zal U onderdanig zijn als een slang.
Naast deze inwijdingsboeken echter vinden wij nog enkele regels - ik zou haast zeggen gouden
regels van filosofen en denkers; gouden regels uit de tijd van de Christenheid; de tijd van de
Alchimisten. Ik som er enkele van kort achtereen op, omdat ook zij een sleutel zouden kunnen
zijn voor u in uw eigen leven.© Orde der Verdraagzamen Kring Gent
4
Waar ik meester ben van mijn begeerten,
Jaag ik hen voort, als paarden die mij voeren naar het doel.
(woorden van een leerling van Democrates)
Ik ken geen God buiten de Daïmon, het licht in mij
Het licht in mij wordt mij tot oog,
En zo men mij blind acht, ben ik ziende. (Griekse tijd)
Een sleutel uit de tijd van de Alchimisten:
Waar Rode Leeuw en Witte Leeuw te samen gaan,
Is alle element beheerst.
Dat zal ik voor u vertalen, zodat u niet in symboliek vastloopt. Waar beheersing en gerichtheid
van stoffelijk denken en streven gepaard gaan met gelijktijdige en gelijksoortig gerichtheid, en
bestreving van het geestelijke, is de mens meester over de materie.
Uit de tijd van Theophrastus Bombastus Paracelsus von Hohenheim:
In alle kracht is leven,
Waar leven is zal in het leven zelf,
Voor elk falen van het leven.
Hulp te vinden zijn.
Zoek in het leven zelf uw wezen van dit ogenblik – en datgene wat u geneest van uw kwalen -
bedenk daarbij dat een mens, met een mentale wereld wel degelijk daarbij het mentale gebied
moet inbegrijpen, zover hij geestelijk bewust is, en dit stoffelijk weet en tot uitdrukking
brengt, ook betroffen geestelijke terreinen.
Dan wil ik nog een laatste uitspraak aanhalen uit uw eigen tijd, van een bekend geleerde:
Tijd en plaats zijn gelijke waarden. Zo zal hetzelfde kunnen zijn in
verschillende waarden van tijd, mits aangevuld door plaats tot dezelfde
waarde.
Het zijnde is een herhaling in parallellen. In al het zijnde is alle
oneindigheid beperkt, maar elke oneindigheid in zijn beperking, maakt de
mens beheersing in zich en bereiking mogelijk.
Een deel van de stelling en de spreuk komt u misschien bekend voor. Ik neem niet aan dat
iemand, buiten een paar van de mathematische leerlingen die hij had, de verdere uitspraak
kent. Zij zal misschien later eens gepubliceerd worden.



En nu geef ik u nog een paar dingen waarbij u niet zo erg bij hoeft na te denken. Dingen die ik
u dus niet verzoek te ontleden, dat mag u met de andere dingen wel doen.
Het is voor hen die eenvoudig zijn en een eigen weg zoeken.
Waar het woord Liefde het ik vergeet,
En het weten rijst uit onwetendheid,
Daar is eeuwigheid uit tijd geboren,
En zal de tijd zichzelve kennen.
Waar de levende kracht het Pad erkent,
Dat eigen wezen gaat,
Bestaat geen pad meer,
Maar nog slechts erkend Heelal.
Te geven van jezelve en uit jezelve.
De Hoge Kracht van Leven en Weten,
Is huwen met de Kosmos,
Huwen met de Kosmos echter betekent© Orde der Verdraagzamen Kring Gent
5
De volledige aanvaarding van de Goddelijke Kracht .
Denk er niet over na. U zou het misschien verkeerd interpreteren, maar het is waar. Want wat
in ons leeft is één met wat buiten ons is.
Al het zijnde klinkt in één klank,
Elke harmonie is een beperking van eenheid,
Buiten de grote harmonie die ons onszelve doet vergeten.
En het weten opvoert tot onwetendheid,
Omtrent het ik en het kennen van het Al,
Dat inhoudt ook onszelve.
Leef om te leven, maar leef in vreugde,
Want gij die niet in vreugde leeft,
Gij vergiftigt niet slechts het leven,
Maar alle streven dat het leven draagt
En vraagt zo zelve om beproeving
Die U terugvoert op het oude pad,
In plaats nog verder te schrijden,
Tot die staat waar het lijden is vergeten.
En de werkelijkheid alleen nou in uzelf,
Zich horen laat.
Kies datgene wat u persoonlijk aantrekt. Mediteer daarover, maar bedenk wel : geen van deze
zinsneden mogen worden uitgelegd in een zin die strookt met stoffelijk begeren of stoffelijke
vrees. Sluit deze beide dus altijd uit uit uw meditatie.
Mediteer hierover, verzink er in. U zult ontdekken dat in uzelf onvermoede wijsheid van begrip
ligt. U zult ontdekken dat in uzelf veel meer vermogen ligt tot waarlijk harmonisch leven, tot
het kennen van innerlijke vrede, dan u tot nu toe hebt vermoed.
Denk niet dat u de dingen kunt krijgen met krampachtig streven alleen, maar probeer in het
overpeinzen van een waarheid, een waarheid die u voelt dat voor u iets zegt, ook al begrijpt u
ze nog niet, uzelf te ontdekken.
In de meditatie, in de overpeinzing en de contemplatie, de stille beschouwing van deze dingen
heb ik voor praktisch alle aanwezigen sleutels gelegd tot een nieuw bewustzijn, d.w.z. dat
eenieder die werkelijk wil, alleen door hierover te mediteren, zijn eigen houding zal wijzigen
tegenover het leven. Daar dit langzaam gaat, zult u dit niet altijd onmiddellijk beseffen. Maar u
zult uw houding kunnen wijzigen en wanneer dit werkelijk gebeurt, zult u ontdekken dat veel
van wat u eens belangrijk achtte, onbelangrijk wordt, maar dat veel wat u onbereikbaar
achtte, ineens binnen uw bereik is. ook op het gebied van het paranormale, ook op het gebied
van het gewoon stoffelijk leven.


