
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 1

"HET EEUWIG "WAAROM" 
 

 
We zijn hier dan vanavond bij elkaar gekomen om te discussiëren over een onderwerp 
waarvan u zich waarschijnlijk afvraagt wat het eigenlijk wordt. Dat eeuwig waarom. Het is 
logisch, dat wij ook tot een bespreking van dit onderwerp komen. Want u heeft allemaal - en 
dat is helemaal geen uitzondering - vanaf uw prilste jeugd steeds weer gevraagd: "waarom". 
En ofschoon een bekend gezegde vertelt, dat één dwaas meer kan vragen dan 20 wijzen 
kunnen beantwoorden, moet er toch ergens een achtergrond zijn, waartegen deze 
voortdurende vraag ons duidelijk kan worden. 

We kunnen ons er natuurlijk van af maken door te zeggen: "Ach, het gaat ons om het weten, 
om de kennis, het is een drang tot verwerven van kennis." Maar ik ben bang, dat dat niet 
helemaal juist is. Want vreemd genoeg vragen we niet "waarom", wanneer de zaak ons 
onmiddellijk beroert. Het "waarom" is juist verbonden met datgene, wat even buiten de 
raaklijn van onze directe beleving ligt. En daarmee zijn we dan eigenlijk aan de kern van ons 
probleem gekomen: Het eeuwig "waarom" is een zoeken naar datgene, wat buiten je eigen 
begripsvermogen ligt, buiten je eigen weten en buiten je directe beleven. De vraag rijst juist, 
wanneer we terloops met iets in contact komen; en in ons onbegrip van hetgeen wij 
ontmoeten, vragen wij. 

Vragen van kinderen zijn hiervoor aardig illustratiemateriaal. 

"Vader, waarom heeft die giraffe zo'n lange hals?" 

"Omdat hij anders zo moeilijk uit de bomen kan eten, jongen." 

 "Ja vader, maar waarom eet hij uit de bomen?" 

 “Jan, omdat hij dat lekkerder vindt." 

 "Waarom vindt hij dat lekkerder, vader?" (Een poging om een begrip te krijgen van die totaal 
vreemde figuur, die daar ergens in Artis staat.). 

Nu ontgroeit u daaraan langzaam maar zeker. De felle indruk, die de wereld op u heeft 
gemaakt, gaat voorbij. Uw "waarom" wordt meer en meer abstract. Maar nog steeds, nog 
steeds blijft dezelfde drijfveer aanwezig. Wij zoeken het onbekende te ontraadselen, omdat het 
ons niet direct beroert. 

"Waarom leven wij?" Is het belangrijk, dat wij dat weten? Beroert het ons, dat "waarom"? 
Neen; het gaat ons in feite om het leven zelve. 

"Waarom moeten wij lijden?" Is het belangrijk, dat wij de reden weten? Neen, het is alleen 
maar belangrijk, dat wij niet lijden. 

"Waarom is er wreedheid op de wereld, als er dan een God is?" Gaat het hier om een reden? 
Neen. Het is weer een verzet; een poging om onze eigen innerlijke wereld in overeenstemming 
te brengen met hetgeen er buiten ons ligt. 

Het eeuwig "waarom" is de poging van de mens - en wat dat betreft ook van de geest - om tot 
een eenheid te komen met zijn omgeving, met zijn milieu. Hoe verder hij komt in zijn denken 
en zijn streven, hoe sterker hij zoekt een eenheid te bereiken, met al het kenbare, hoe sterker 
de vraag. 

Er is echter een ander argument aan te voeren en wel:"Waarom" vragen we alleen, wanneer 
we ménen een reden te willen kennen. Maar in vele gevallen is in feite dit zoeken naar een 
reden een ontwijken van eigen verantwoordelijkheid. Ook dat mogen we zeker niet buiten 
beschouwing laten. Menigeen vraagt, zoals het heet, naar de bekende weg. Hij vraagt naar 
een "waarom", niet omdat hij niet weet welke redenen daaraan verbonden zijn, maar om die 
reden voor zichzelf te verbergen, om anderen in de waan te brengen, dat hij daar niet van 
weet en zo de verantwoordelijkheid - die hij anders zou moeten dragen - voor zichzelf te 
verminderen. 



Orde der Verdraagzamen 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 2

Nu geloof ik, dat we verstandig doen om hier dit eeuwig "waarom" een paar keer te gaan 
bezien; in de eerste plaats in veel voorkomende punten, in de tweede plaats in een poging om 
de psychische achtergronden wat nader en wat duidelijker te belichten. Ik wil daarbij van 
tevoren reeds verklaren, dat al hetgeen ik nu verder zal zeggen in geen geval betrekking heeft 
op één van de personen, die hier in de zaal aanwezig zijn. Het is gemakkelijker, dat u dat 
weet. Zou er een schoen zijn, die u past .... ik heb geen bezwaar, maar past u vooral op dat 
hij niet wringt! Menigeen is geneigd om alleen schoenen aan te trekken, die een te kleine maat 
hebben, vooral als het over geestelijk gebied gaat. 

"Waarom is er leven?" Kunnen we deze vraag beantwoorden? Indien wij ons bewust zijn van 
het totaal van de schepping, moeten we het antwoord weten. Maar hoe kan één stukje rail zich 
bewust zijn van een spoorwegnet, dat een heel land omvat? En toch is het daar dan nog altijd 
mee verbonden. Hoe kan een enkele mens, wiens bewustzijn zich vaak vanuit een 
egocentrisch standpunt zelfs afsluit voor al, wat uit de buitenwereld komt, een begrip krijgen 
van het totaal van de schepping? Deze vraag is een onoplosbare vraag vanuit het standpunt 
van de mens en van de lagere geest. 

Natuurlijk kunnen we er een these over opbouwen. En zo goed als u dat doet voor uzelf, zo 
doen ook wij dat. Je kunt natuurlijk gaan spreken met de gelovigen, die zeggen: "Ja, dat is 
Gods wil." 

"Akkoord. Waarom is het dan Gods wil?" "ja, over God mag je niets vragen. God is almachtig 
en staat buiten ons begrip." 

Met de eindconclusie ben ik het eens en al het andere wil ik dan wel accepteren. God heeft ons 
geschapen, omdat slechts in een bewuste uiting binnen Zijn schepping een weerkaatsing van 
Zijn wezen en zo een Zichzelf beschouwen voor Hem mogelijk was. 

“Ja, maar waarom is voor die God een zelfbeschouwing noodzakelijk. Als Hij volmaakt is, moet 
Hij Zichzelf ook volmaakt kennen." 

Het antwoord is aardig, de these is m.i. aanvaardbaar, maar weer niet voldoende. Wij leven 
wel, maar in dit leven zijn wij beperkt, leven wij irreëel. Als we nagaan hoe we steeds weer 
dromen in onze eigen werelden, hoe de mens op aarde zelfs blind is voor de werkelijkheid en 
slechts datgene ziet van hetgeen hem omringt, dat in overeenstemming is met zijn eigen 
denkbeelden en gebruiken, hoe hij zijn oordeel steeds velt slechts vanuit zijn eigen standpunt, 
dan geloof ik, dat we wel kunnen zeggen, dat we die werkelijkheid absoluut niet beseffen. En 
als we de werkelijkheid niet beseffen, vrienden, dan zijn we afgesloten van het geheel. We 
vragen naar het "waarom" van het leven, omdat wij ons van het leven zelve niet voldoende 
bewust zijn. Daarmee is de vraag niet opgelost, maar wel verklaard. 

Een andere veel voorkomende vraag: "Waarom moet er lijden zijn?" Ja, waarom? Is er een 
reden voor te geven? Uitgaande van een volmaakte God, Die almachtig is, kunnen wij geen 
reden vinden. We kunnen slechts zeggen, dat in ons bewustzijn klaarblijkelijk de tegenstelling 
nodig is om in de wisseling tussen geluk en leed, tussen licht en duister, bewustzijn te 
gewinnen. Maar verder niet. Een antwoord op de vraag zelve kunnen we nooit in concreto 
geven. Want weten wij de kern van het lijden te bereiken? Ja, er is er misschien één geweest, 
die dat gedaan heeft: Jezus. Maar ik geloof, dat alle anderen eerder voor het lijden vluchten 
dan het te aanvaarden en het op deze manier (dus in het ondergaan) te leren kennen. 

Nu we het toch over vluchten hebben: We vinden ook een hele hoop mensen, die het geluk 
ontvluchten, omdat ze er te bang voor zijn. Hun geluk gaat gepaard met een angst voor 
verlies. "Waarom is die ander gelukkig?" is dus geen redelijke vraag. Het betekent in feite: 
"waarom ben ik niet in de plaats van die ander?" En dat is weer een poging om aan eigen 
leven te ontkomen. U ziet het, onze conclusies zijn niet zo erg optimistisch. 

Wanneer een kind met zijn "waarom" komt, dan doet het dit in een wereld. Een wereld, die 
voor dat kind volkomen concreet is. Een wereld, waarin het in vele ongetelde ogenblikken - 
veel meer dan een volwassene zich kan realiseren - steeds weer nieuwe impressies opneemt 
en die combineert tot een eigen wereldbeeld. Voor het kind is over het algemeen de 
onbekende factor iets wat óf verdreven moet worden, dan wel moet worden geabsorbeerd, ook 
wanneer die absorptie niet in overeenstemming is met de werkelijke waarden. Het kind kan 
niet iets hebben, dat naast zijn leven staat; het hoort erin of het moet er absoluut uit 
verwezen worden. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 3

In het eerste geval krijgen we het vragen, dat schijnbaar redeloze "waarom", "waarom", 
"waarom", waaraan heel veel vaders, grootvaders, moeders en tantes een zekere rijpheid voor 
de Ramaer-kliniek meenden te kunnen ontlenen. Het is het pogen van het kind om te weten, 
wat zijn wereld is. Maar het kind vraagt zijn "waarom", omdat het meent dat de volwassene 
het antwoord weet. De volwassene vraagt een antwoord aan zichzelf of aan anderen, waarvan 
hij volgens zijn eigen overtuiging toch geen antwoord kan verwachten. En dat is een verschil, 
wat de moeite waard is om eens nader te bezien. 

Wanneer we aannemen, dat bij het kind de drang naar kennis het resultaat is van de drang tot 
streven, tot daadstelling en dat elke daadstelling op zichzelf weer een nieuwe drang tot kennis 
met zich brengt, dan hebben we hier het normale leerproces omschreven, zoals dit zich niet 
alleen bij mensenkinderen, maar zelfs bij de jongere dieren afspeelt. Met dit ene verschil: het 
mensenkind stelt zijn vraag, formuleert zijn probleem; het jonge dier absorbeert alleen. 

De volwassen mens echter weet dat er op vele vragen geen antwoord is. Toch zoekt hij dit 
antwoord te vinden in zijn wereld en op zijn manier. Hij wil niet een eeuwigheid erkennen, die 
buiten zijn besef staat; hij wil de eeuwigheid brengen tot binnen zijn bereik en binnen zijn 
besef. Hij wil alle krachten van de oneindigheid samensmelten in één puntje: Dit ben ik. Maar 
zolang hij probeert om die oneindigheid te beperken binnen de grenzen van zijn bewustzijn, 
heeft hij gelijktijdig daarmee de enige mogelijkheid, om tot een oplossing van zijn probleem te 
komen, verworpen. 

Voor een kind, voor een dier – ik heb het al gezegd – is het een kwestie van absorptie; bij het 
kind bewust en geformuleerd; bij het dier onbewust. Bij de volwassene is het niet een 
absorberen. (De enkeling, die misschien esoterisch geschoold is, er buiten gelaten.) Neen, het 
is een poging om in plaats van te absorberen een absolute contractie tot stand te brengen, 
waarbij op de duur het gehele oneindige probleem samensmelt tot één speldenpunt, waar hij 
minachtend op neer kan kijken en zeggen: "Ziet, dit alles weet ik." Dat is natuurlijk niet 
aanvaardbaar. 

In ons leven zal altijd wel een "waarom" blijven bestaan. Dat behoeven we helemaal niet te 
loochenen en dat behoeven we niet uit het oog te verliezen. We weten, dat het levensproces, 
dat u hier op aarde voert, één enkele kleine fase is uit een oneindige reeks van fasen, die ten 
slotte naar de oplossing van alle vragen voert. Ons "waarom", zoals het in ons rijst, het zoeken 
naar waarheid zoals het in ons oorspronkelijk ontstaat, is deel van een groeiproces, het 
resultaat van ons denken, ons streven en mits met de daad bevestigd, de nieuwe erkenning 
waardoor het bewustzijn groeit. Maar op het ogenblik, dat weer onze eigen maatstaven gaan 
aanleggen en niet willen volstaan met de formulering van de vraag en het ondergaan van het 
antwoord, proberen we een wereldzee in een emmertje te scheppen en dat gaat niet. We 
moeten langzaam groeien. 

Een van de redenen, dat wij dit onderwerp dan ook hebben aangesneden, is wel in de eerste 
plaats, dat zoveel mensen nutteloos hun tijd verknoeien met hun eeuwige vraag "waarom”! 
Voortdurend zijn ze bezig met te piekeren. Zij zullen wel eens eventjes die kosmos praktisch 
omschrijven, zij zullen het weten. 0, zij zullen niet opgaan in het hogere. Neen. "Verstandelijk, 
redelijk en technisch zullen wij, mijne heren, volgens de wetenschappelijke systemen en 
erkende filosofische waarden het Al omschrijven." 

Dat zijn van die mensen - heel goede mensen vaak - die altijd te laat komen, die altijd 
ongelukken hebben. Het zijn mensen, die terwijl ze de melk koken, nadenken over het 
probleem van de kosmos en zo alleen maar aangebrande melk in de koffie krijgen. Dat zijn 
mensen, die zozeer nadenken over de oplossing van het raadsel der goddelijke liefde, dat ze 
vergeten, dat hun eigen gedrag op de wereld allesbehalve liefdevol, of vaak uitgesproken 
liefdeloos is door een verwaarlozen van alle menselijke waarden en kwaliteiten. 

Weet U, er bestaat een kleine legende, die ik hier graag tussen in wil vlechten, over een man, 
die ook zo buitengewoon wijs was. En zoals menigeen was ook hij verknocht aan de eeuwige 
vraag "waarom". Hij was een zeer verstandig man en, naar men zegt, zelfs een zeer handig 
man. Dat laatste kunnen we aanvaarden, want hij had in de bezettingstijd heel wat verdiend, 
zwart natuurlijk. En van dat zwart-verdiende had hij weer wat aan de binnenlandse 
strijdkrachten afgestaan. Zodoende kon hij het houden. En toen hij dan eindelijk met zijn 
onderzoek bezig was, wist hij ook nog staatssubsidie te krijgen. Er zijn van die mensen. 



Orde der Verdraagzamen 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 4

Deze man had zich tot taak gesteld om op te lossen wat tijd is. Hij had een heel laboratorium 
ingericht. Hij maakte metingen van alle stralingen, die hij maar tegenkwam, 
veldberekeningen; hij had astronomische klokken en zandlopers, wateruurwerken en alles wat 
er maar bij te pas kwam; en hij kwam nergens terecht. Totdat hij doodging. Toen werd hij nl. 
wakker tegenover een figuur, die wij voor de eenvoud maar Sinte Pieter zullen noemen. En die 
vertelde hem zo iets als: "Nou, de derde deur in de gang rechts: hemel." 

Waarop die man zei: "Ja, dat vind ik allemaal heel best, maar vertel me nu eens één ding: wat 
is tijd?" 

Toen zei Sinte Pieter: "Weet je wat tijd is? Tijd is een illusie, die een mens zich schept, omdat 
hij genoopt is alle indrukken, die hij krijgt, achtereenvolgens te verwerken. Hij is nl. te klein 
om het gelijktijdig te doen." 

Men zegt, dat die man zozeer geschrokken is, dat hij per ongeluk de gang links nam en de 
zevende deur en dat hij sedertdien met het probleem "tijd" de heer Beelzebub verveelt .... Ik 
weet natuurlijk niet of dit waar is, maar dit geeft u misschien een kleine indruk van de 
stellingen, die ik nu ga verkondigen. Grotendeels berusten die stellingen op feiten; sommige 
daarvan zijn conclusies, getrokken uit vele waarnemingen, die nog niet definitief bevestigd zijn 
en het eindstukje is een these. Dat wil zeggen een theorie, niet volledig bewezen, gebouwd op 
de bestaande feiten, doch verdergaande dan in bewijsvoering mogelijk is. 

Wanneer de mens met zijn "waarom" komt, omschrijft hij een probleem, ook wanneer dit 
probleem misschien heel ruim genomen is. Nu leert ons de ervaring, dat wanneer je een mens 
een probleem voorspiegelt op een zodanig suggestieve wijze, dat hij erin gelooft, hij alle 
bepérkingen van dat probleem zal ondergaan. Het is mogelijk iemand te hypnotiseren en een 
posthypnotisch bevel te geven, waarbij je zegt: "Elke keer, als je je been wilt verzetten, moet 
je eerst precies nadenken, wat je daarbij moet doen." Het gevolg is, dat zo iemand nooit meer 
goed kan lopen, tenzij de ban wordt weggenomen, aangenomen dat het sujet redelijk is. 

Wanneer je iemand voortdurend vertelt, dat hij ziek is, nu ja, dan kan er ook wel eens wat 
gebeuren. Ik weet tenminste wel, wat we eens meegemaakt hebben op een zeer rustig 
rondvaartje, en dat waren nog lang niet die moderne boten van uw tijd; het ging nog met een 
paard en een jagertje. We wisten op een gegeven ogenblik een dame zeeziek te maken alleen 
door te wiegelen en haar te vertellen, dat het het schip was, dat zo zwaaide en wij probeerden 
ons evenwicht te houden. Nu is ongetwijfeld zeeziekte in de buurt van de Oude Rijn een zeer 
eigenaardig verschijnsel, maar het kán. Wij stelden een probleem, dat niet reëel was. De dame 
in kwestie geloofde daarin en reageerde daarop. 

Realiseer u dat eens. U vraagt "waarom" en u omschrijft een probleem. Of dit probleem ook 
werkelijk bestaat of volkomen uit de lucht gegrepen is, met dit "waarom" (wanneer dit ernstig 
is gemeend) heeft u voor uzelf een beperking geschapen. Want met de omschrijving heeft u 
andere mogelijkheden voor uzelf terzijde gezet. U heeft uzelf overtuigd, dat dit probleem 
belangrijk is en dat het voor u bestaat. Het gevolg is, dat u handelt op een volkomen irreële, 
ja, soms zelfs fantastische wijze. 

Dit is te bewijzen, alles. Er zijn hier heel wat gestichten, die vol zitten met mensen, die zichzelf 
alleen maar de verkeerde vraag hebben gesteld en - door een beperkt nadenken over een 
irreëel probleem – tot geen oplossing komende, ten slotte zijn weggevlucht in de 
waanvoorstelling. 

Vraag nu nog eens een keertje: "waarom is er lijden?" Schep voor uzelf een vergroot 
bewustzijn van het lijden, voer uw eigen gevoeligheid onmetelijk op, dan is wat voor een ander 
mens misschien een speldenprik betekent voor u een dolkstoot. Wat voor een ander een 
ogenblik van pauzeren betekent, is voor u sterven. 

U moet het goed begrijpen: deze dingen zijn alleen maar aanvaardbaar, wanneer het 
noodzakelijk is voor de aanpassing van ons wezen. En ik zou dan ook veel liever in plaats van 
dat "waarom" het "waarom niet" horen. Waarom niet. Dat is namelijk veel positiever. Maar 
goed, daar kom ik dadelijk op terecht. 

Wanneer een mens zichzelve door denkbeelden één beperking schept, die ook in zijn eigen 
wereld doorklinkt, dan moet deze logischerwijze ook in de wereld van de geest werken. Nu is 
de wereld van de geest (zoals u misschien weet) een wereld, die hoofdzakelijk door het 
gedachteleven wordt gevormd. Om een vriend van mij te citeren: "Hoe kun je een wereld 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 5

aannemelijk maken op aarde, waarbij een bepaalde plaats 7 tinten, 7 kleuren, 7 maanden of 7 
tonen van een andere plaats verwijderd is?” Dergelijke maatstaven zou je op aarde niet eens 
kunnen begrijpen. 

Maar laten we zeggen, dat het een fantasiewereld is. U leest een boek dat een beetje griezelig 
is b.v. Dracula met vampiers. Of u neemt er een van Allan Poe, "Het sprekende Hart", of "De 
komst van de Rode Dood". U gaat slapen. U bent geboeid door dat verhaal. Wat gebeurt er? In 
9 van de 10 gevallen schept u een fantasiewereld, waarin deze problemen voor u persoonlijk 
optreden, u met een buitengewone intensiteit benauwen en achtervolgen, zodat u eindelijk 
gelukkig bent, wanneer u wakker wordt en het beeld verbroken is. 

Maar in de geest bestaat geen wakker worden, weet u. Geen terugkeer naar een andere 
wereld. Je moet misschien een contact nemen, zoals wij hier. Dit impliceert, dat het "waarom", 
dat u zich stelt - het probleem, dat u hebt opgebouwd - niet alleen maar iets is wat uw denken 
hier op aarde beïnvloedt, maar wat gelijktijdig geestelijk een grote, een vaak zeer grote 
beperking is van al uw mogelijkheden. Dat uzelf met uw eeuwig vragen in ketenen slaat. En 
dat weten we ook nog zeker. 

En nu zou ik haast bijna zelf ook een "waarom"-vraag gaan stellen. Ik zou me nl. willen 
afvragen: "Waarom kan die vraag “waarom” bestaan?" En dan zondig ik daarmee tegen mijn 
eigen voorschriften; maar ik doe dit nu even om zo een these te kunnen ontwikkelen, een 
theorie te kunnen opbouwen. De volgende feiten zijn ons nog bekend: 

Voor elke bewustwording is eerst een aanvoelen nodig, vanuit het aanvoelen een beleven, 
vanuit het beleven een daadwerkelijk erkennen (dus een in je eigen wereld als vast rond je 
zien), van daaruit een daadstelling (een werken mét) en pas van daaruit een volledig begrip. 
De vraag "waarom" is echter steeds een beperkende vraag. Op het ogenblik dat de geest haar 
"waarom" stelt, heeft ze haar bewustwording - ik zei dit reeds - aanmerkelijk verkleind, haar 
mogelijkheid tot denken, handelen, realiseren tot soms maar een tiende van de werkelijke 
waarde teruggebracht. 

Wanneer de mens verder gaat steunen op logica, wat ook de geest vaak doet, dan valt ons 
verder op, dat hij zich houdt aan bestaande ervaringen en zo alle niet-kloppende 
verschijnselen eenvoudig terzijde stelt. Men vraagt zich dan af: "Waarom zouden we dit of dat 
aanvaarden, wanneer we reeds weten, dat het zus of zo is." Hierbij wordt het "waarom" zelfs 
nog veel gevaarlijker: Het is een beperking, niet alleen van het beleven, maar het is een 
bewust zich blind maken voor delen van het eigen bestaan, die soms buitengewoon belangrijk 
zijn. 

Wij nemen aan, dat de vraag "waarom" in de schepping niet geboren is vanuit - wat wij 
noemen - Licht of het vormend Principe. Wij stellen vast, dat overal waar de vraag "waarom" 
zonder meer optreedt, zij in feite de chaos meer bevordert dan de vorming, de wording, de 
bewustwording. Wij menen daarom te kunnen stellen, dat oorspronkelijk het "waarom" in feite 
een "waarom niet" was. Zoals het kind zich misschien afvraagt: "Waarom mag ik niet aan de 
kachel komen?" Wanneer het zich een keer brandt, wéét het dat. Maar dan vraagt het niet: 
"Waarom is die kachel heet?" Neen, het heeft voor zichzelf een ervaring opgedaan, een 
begrenzing leren erkennen, die voorlopig althans blijft bestaan. 

Maar het kind zal ook heel vaak dingen  zeggen, waarvan u zegt: "Maar hoe komt een kind nu 
op dat idee? Zo wijs, hé. Zo'n wijsneusje. Ik zei: Ja, ik kan werkelijk niet gaan; de trams zijn 
zo vol en een taxi kun je niet krijgen. En dan zegt dat kind ineens: "Waarom belt u oom Piet 
niet op, dat hij u met de wagen haalt? Hoe kómt het kind aan het idee." En dan zegt de 
moeder met trots: "Nou, dat heeft hij vast van mij, hoor; niet van zijn vader." 

Kijk eens, dat kind gaat zich niet afvragen; Wat is niet mogelijk? Het vraagt zich juist af: Wat 
is wél mogelijk? En dat wél-mogelijk-zijnde kun je alleen vaststellen aan de hand van de 
grenzen, die je gesteld zijn. 

Onze theorie is dus, dat wij in ons door ons bewustzijn begrensd worden. We weten, dat 
bepaalde dingen zo ver buiten ons vermogen en bereik liggen, dat we ze niet kunnen bereiken, 
dat ze voor ons niet te verwerkelijken zijn, niet te bevatten of te omschrijven. Als gevolg 
daarvan gaan wij voor onszelf dus steeds weer vragen: "Dat zou ik willen en het kan niet. Ja, 
maar waarom niet?" Om te weten hoever we dan tenminste wél kunnen komen. 



Orde der Verdraagzamen 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 6

Om het heel simpel te zeggen: Waarom ben ik niet almachtig? Ja, waarom niet? Omdat ik 
klaarblijkelijk niet in staat ben op die kracht van de Almacht geheel in mijzelf te dragen. Maar 
daar vloeit uit voort, dat ik wel een deel van die kracht in mijzelf kan dragen. Dus is het voor 
mij belangrijk te bepalen hoe groot dat deel is. Heel simpel, heel eenvoudig. 

Ik vraag me af: "Waarom ben ik niet alwetend?" Ja, omdat er zoveel is, meer dan ik bevatten 
kan. De volgende vraag is dan logischerwijze:  

"Wat kán ik dan bevatten?" En de conclusie: "Laat ik het verwerven." Ik geloof, dat God de 
vraag "waarom” niet met het eerste denken mee heeft laten ontstaan, en dat dit voor de mens 
de mogelijkheid is om te komen tot een zelfbepaling en een zelfkennen. Dat het voor mens en 
geest betekent een erkennen van de fase, waarin men zich bevindt, het kennen van de trap 
van bewustwording, waarop men staat. Natuurlijk behoeft iedereen het daar niet mee eens te 
zijn, maar zo zien wij die zaken. Op het ogenblik echter, dat wij die vragen gaan omdraaien en 
dat we niet zoeken naar de beperkingen, die voor ons bestaan maar naar de raadselen, die in 
de wereld bestaan, kunnen we geen antwoord meer vinden. We hebben dan nl. de enige 
maatstaf, die mogelijk is - ons eigen bewustzijn, ons eigen vermogen tot aanvaarden, 
begrijpen en verwerken - buiten beschouwing gelaten. Dan is het eeuwig "waarom", dat juist 
in de laatste tijd meer en meer door de mens gebruikt wordt, een van de meest demonische 
krachten, die op de wereld kunnen losbreken. Dat betekent, dat het "waarom" in feite is, een 
in onbegrip afschuiven van verantwoordelijkheid op anderen. Waarom zijn die staatslieden nou 
zo dom, dat ze niet tot een overeenkomst komen?" Niet juist. “Waarom niet tot een 
overeenkomst gekomen?" Ja, nu kunnen we gaan praten. "Waarom niet?" Wat houdt tegen? 
En dan komen we tot de conclusie, dat die remming zit in een gebied, waar wijzelf ook aan 
kunnen werken. Wij kunnen werken voor de wereldvrede, indien wij willen. 

Waarom is er zoveel verzet tegen vliegende schotels? Formuleer het een klein beetje anders: 
Waaróm is de gedachte aan leven uit het heelal voor de mens niet aanvaardbaar? Dan kom je 
een heel eind verder. 

Waarom zijn de mensen zo bang voor het atoomgevaar? Fout geformuleerd. Waarom leren de 
mensen niet meer omtrent het atoom begrijpen, zodat ze zullen weten waar fouten gemaakt 
kunnen worden? Het ligt er maar aan, hoe je de vraag formuleert. 

Nu is het verschil, dat ik heb gemaakt tussen "waarom" en "waarom niet" in feite een beetje 
.... uit retorisch standpunt geschied. Want in feite kun je alle vragen ook wel op een "waarom" 
alleen baseren, maar dan moet het positief zijn. Je moet je steeds afvragen. Kan ik hier iets 
doen, kan ik hier iets bereiken? Dat is uw "waarom". Wat interesseert het u, of u de hele 
schepping kent, als u hier moet leven en zo stil moet blijven staan, zoals u nu bent. Daar heeft 
u niets aan. Maar op het ogenblik dat u een beetje goddelijke kracht kunt ontvangen, op het 
ogenblik dat u inzicht kunt krijgen van bovenaf in uzelf, lost u daarmee niet alleen uw 
probleem op, maar u verandert daarmee ook tevens uw wereld en uw beleving. Dan heeft u 
iets positiefs gedaan. 

Zolang je alleen maar beredeneert wat kinderen moeten weten en niet begrijpt, waarom zij 
zich dat niet realiseren, ben je negatief! Op het ogenblik dat je je afvraagt wat je zelf kunt 
doen - en als je merkt, dat je niet alles kunt doen, waaróm je het niet kunt doen, zodat je 
daarmee rekening kunt houden - heb je voor jezelf een positieve bewustwording gevonden. 

Men vereenzelvigt soms kennis en drang tot verdergaan, tot streven. We hebben dat op een 
vorige avond – op een gewone vrijdagavond - al eens opgemerkt. Die twee dingen zijn o.i. 
onverbrekelijk met elkaar verbonden. Wij moeten kunnen komen tot kennis om te kunnen 
streven. Er moet anderzijds een behoefte tot streven in ons aanwezig zijn, willen wij 
verdergaan met het verzamelen van kennis. Maar het streven is m.i. ons opgelegd vanaf het 
eerste ogenblik der schepping. En vraagt u me niet waarom, want ik weet het niet. Ik weet 
alleen dat het zo is en dat is me voldoende. Want ik weet ook voor mijzelf, dat ik mét dit 
opgelegde streven mijn kennis zal moeten vergroten en dat ik dit alleen kan doen volgens mijn 
eigen vorming en bewustwording. Een geleidelijke gang. 

Ik weet, dat ik met elke bewustwording - dus elke nieuwe realisatie in mijzelf - tot een 
verandering van streven kom. En ik stel,dat dit in feite geen verandering van doel is, maar een 
juister erkennen van het feitelijke doel en mijn feitelijke plaats in de kosmos. Het lijkt mij zo 
zinloos vragen te stellen, waarop je geen antwoord kunt geven, terwijl er werelden en sferen 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 7

open liggen, die wachten op je daden, op je eigen streven, op je eigen aanvaarden desnoods 
van goddelijke kracht die je niet begrijpt. 

Ik vraag me af, vrienden, of het niet dwaas is te veel vragen te stellen aan het heelal, te veel 
je bezig te houden met datgene, wat buiten je eigen wereld ligt. Per slot van rekening zult u 
het met mij eens zijn, dat het weinig doel heeft, wanneer de mens ten koste van veel moeite 
de maan, Venus, Mars bereikt, terwijl gelijktijdig op deze wereld mensen in honger ten onder 
gaan; mensen zich geketend zien door maatregelen, die hun persoonlijke vrijheid, ja, hun 
denkvrijheid misschien trachten te beperken. U zult het met me eens zijn, dat zelfs een reis 
door de sterrenwereld van geen enkel belang is, wanneer de wereld zelf niet eerst een wereld 
van werkelijk vrije mensen Is geworden, nietwaar? Dat kunt u volgen. 

U zegt: "Ja natuurlijk, we moeten eerst zorgen voor hetgeen hier dichtbij is." En we vinden het 
misdadig, wanneer iemand een bedelaar honderd gulden geeft, terwijl hij zijn gezin laat 
verhongeren. Dat kunnen wij ons niet voorstellen, dat is idioot en dwaas. Maar in de 
bewustwording doe je dat meestal wel. Je "waarom" is meestal niet gebaseerd op jezelf en op 
zelfkennis. Het is gebaseerd op die grote dingen, die ver buiten je liggen. Zo ver van je huidige 
punt van ontwikkeling en bewustwording af als de sterren van de aarde, en even zo 
onbereikbaar. Maar ja, ik zou mezelf misschien te veel gaan herhalen, als ik nog verder ga. 
Maar het gaat mij erom u één ding te laten zien: Het eeuwig "Waarom" is een doodsvijand van 
elke bewustwording, wanneer het in plaats van een aanvaarding van het leven betekent een 
poging het leven te omschrijven en te definiëren, terwijl je jezelf nog niet eens ként. 

Het "waarom" is een machtig wapen om je bewust te worden van datgene, wat je omgeeft, om 
je plichten te kennen tegenover de wereld, die rond je is. Maar het wordt een vernietigend 
wapen tegen jezelf gericht, zodra je te ver gaat. Vraag niet naar Gods geheimen. Los je eigen 
geheimen op. Wanneer je je plaats binnen God kent, dan is het misschien tijd om verder te 
gaan, maar niet voordien. En daarmede is mijn inleiding afgelopen, vrienden, en zullen we dus 
eerst wat gaan pauzeren. Ik hoop, dat u zo nodig in verzet zult durven komen. Ik hoop ook, 
dat u zich niet zult generen om toch dat "waarom" naar voren te brengen, dat voor u zo 
belangrijk is. Misschien kan ik het niet voor u oplossen; maar zeer waarschijnlijk kan ik u 
aantonen, wat in de plaats daarvan kan treden en u in het leven wél vrede geven. Of u die 
vragen stelt ligt aan u. Ik kan u verzekeren, dat ik alles zal doen om u te woord te staan. 

DISCUSSIE  

Vrienden, dan gaan we nu weer verder en hoofdzakelijk, hoop ik, met de vragen en de 
opmerkingen en verwijten, die u mij naar het hoofd wilt slingeren. We zullen ons eerst van het 
schriftelijke deel gaan bevrijden. Dat is ambtelijk, nietwaar? Wat op schrift staat, is 
vastgelegd. Dus laten we daarmee maar beginnen. Heeft u de eerste vraag voor mij? 

� Het komt mij voor, dat u het kind met het badwater weggooit. Het stellen van de 
"waarom"-vraag is immers nodig voor de bewustwording. U waarschuwt terecht tegen 
overdrijving, tegen het voorbijschieten van het doel ; maar m.i. overdrijft u ook weer in uw 
bestrijding van de overdrijving door b.v. het kind en het dier als ideaal te stellen in de zin. 

Zonder nu onmiddellijk de kinderen te gaan baden met alle gevolgen vandien, zou ik toch 
eerst dit willen opmerken: Het kind – en wel vooral in z'n periode tussen het tweede en 
ongeveer het achtste jaar – leert met een snelheid en past zich aan met een snelheid, die voor 
een volwassene ondenkbaar is. Bij het dier precies hetzelfde. Het dier past zich in 
omstandigheden die, menselijk gezien, zeer moeilijk zijn, vaak in een korte periode van enkele 
weken aan de noodzaken van het leven aan en leert daarin voldoende zich bewegen om het 
leven te kunnen behouden en te kunnen genieten. Ik meen dus, dat die voorbeelden nog niet 
zo dwaas zijn gekozen. Dat allereerst. Want per slot van rekening, staan we nu t.o.v. God 
zoveel hoger als dieren t.o.v. de volwassen mens? Zijn we zoveel meer dan kinderen t.o.v. de 
raadselen van de Oneindigheid? Ik geloof integendeel, dat we eigenlijk nog aan het begin 
staan en dat er zelfs mensen zijn, die op dat punt bijna nog niet eens geboren zijn, en geesten 
ook. Dus ik mag wel beginnen met te zeggen, dat ik mijn voorbeeld toch werkelijk overlegd 
heb gekozen en dat er - volgens mij althans - alles voor te zeggen was. Nu de opmerking, dat 
ik het kind met het badwater heb weggegooid. Ik ben in mijn bestrijding fel geweest, dat weet 



Orde der Verdraagzamen 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 8

ik. Maar dat heeft ook zijn reden. Er komen ogenblikken, dat we geen conclusie kunnen 
trekken of niet willen trekken, nietwaar? Dat gebeurt altijd weer. Het is volkomen redelijk, 
wanneer we dan die zaak ook terzijde stellen (ambtelijk gezegd moeten we die zaak voorlopig 
seponeren), tot meer gegevens aanwezig zijn. De meeste mensen doen dit niet. Hun 
"waarom", het grote, het eeuwige "waarom", waarover we het dus hebben, ontstaat niét in het 
eerste leren kennen. Het is niet slechts een zich afvragen. Neen, het is zich een probleem 
stellen met onvoldoende kennis van de bestanddelen, waaruit het probleem is opgebouwd op 
een wijze, die in zichzelf meestal de oplossing van het probleem al haast onmogelijk maakt. Ik 
heb retorisch - dat heb ik reeds toegegeven in het eerste gedeelte - mijn "waarom" gesteld 
tegen een hypothetisch "waarom niet". Per slot van rekening: Is het erg belangrijk te weten 
waarom het elektrische licht brandt? Het kan interessant zijn. Maar wanneer het niet brandt en 
u zoudt hier allemaal in het donker zitten, dan is het heel erg belangrijk te weten waarom het 
niet brandt. De belangrijkheid ligt dus in de meeste gevallen het sterkst in die punten, waar 
we zelf kunnen ingrijpen, waar wij voor onszelf een beslissing moeten nemen, waar wij voor 
ons eigen leven en denken dus in moeten grijpen. 

Nu kan het heel goed zijn, dat we dit ingrijpen zien als een te groot bezwaar, een te groot 
probleem en dat we zeggen: "Goed, we laten dit voorlopig rusten". Maar dan moeten we er 
ons ook niet meer druk over maken. Het gaat mij er niet om de mens ertoe te bewegen zich 
absoluut niet meer af te vragen hoe de zaken eigenlijk in elkaar zitten. Maar ik heb geprobeerd 
in mijn hele betoog erop te wijzen, dat de mens zich moet afvragen, wat hij zélf eigenlijk kan 
doen op dit ogenblik; dat hij zich zijn vragen in de eerste plaats moet stellen in verband met 
het heden, met zijn eigen persoonlijkheid en zijn eigen mogelijkheden. Ik heb daaruit de 
conclusie getrokken, dat we dan een bepaalde kennis van onszelf verkrijgen en dat we met die 
zelfkennis dus weten waar we staan; wat we zijn a.h.w. op dit ogenblik. En van daaruit kunnen 
we dan vanzelf komen tot een streven, dat ons verder brengt. Niet door het stellen van 
vragen, waarop praktisch geen antwoord mogelijk is - hoogstens in een zeer ver gezochte 
theorie - maar met problemen, die we kunnen oplossen, die we áán kunnen; dingen die voor 
ons belangrijk zijn, die voor ons betekenis hebben. Nu vindt u misschien, dat ik het kind met 
het badwater weggooi. U kunt gelijk hebben vanuit uw standpunt. Maar ik zeg: Zolang je voor 
jezelf nog dingen hebt op te lossen - hier b.v., zoals u dus op aarde in uw eigen omgeving, in 
uw eigen milieu - dingen, waarvoor u een oplossing kunt vinden, maar waaraan u nog niet veel 
heeft gedaan, heeft het dan zin u bezig te houden met die grote problemen? Om onze vriend 
Ho-Seng hier te citeren:"Als je een huis bouwt, mag je nooit bij het dak beginnen, want dan 
val je met dak en al en de gevolgen zijn onoverzienbaar". Een mens, die van zich uit opgaat 
tot God, bereikt wat. Een mens, die probeert God te omschrijven om Hem vervolgens ertoe te 
bewegen tot hem af te dalen, die bereikt nooit wat. En daarom ben ik zeer sterk - dus 
uitdrukkelijk: zeer sterk - tegen elke poging om de grote problemen te stellen, terwijl je de 
kleine nog niet kunt oplossen. Ik geloof, dat dat voldoende is. Maar zoudt u vinden, dat ik toch 
nog een beetje te radicaal ben, gaat uw gang: zet me op mijn nummer of probeer tenminste of 
u het kunt. 

� Ja, ik geloof dat men pas tot die kleine problemen komt, als men de grote niet kan 
oplossen en dat ervaren heeft. Dus men moet eerst vallen en eerst te hoog grijpen, 
voordat men tot die kleine problemen komt. Het is een noodzakelijk kwaad. 

Of het nu zo noodzakelijk is weet ik niet. Ik kan me uw stelregel wel indenken. U zegt zo: Een 
mens grijpt altijd te ver en pas wanneer hij voldoende klappen van het leven heeft gehad, zal 
hij zich een beetje gaan beperken. Maar dat is nu precies hetzelfde als te zeggen, dat u dus 
alvorens binnen te gaan in een kamer gelijkvloers eerst van de eerste kade gevallen moet zijn. 
Dat is misschien een beetje een cru voorbeeld, maar is het eigenlijk niet zo? Je staat in dit 
leven. Je hebt hier je problemen. Als je je dat nu maar realiseren kunt, zul je toch die hogere 
problemen tijdelijk achter je laten? Dan zul je die aanvaarden. Dat zeg ik heus niet alleen 
vanuit mijzelf. We hebben heel goede autoriteiten hiervoor. Het staat in de Evangeliën: "Zo gij 
gelooft, is u alles mogelijk". Niet wanneer je het probleem hebt opgelost; neen, wanneer je 
gelooft. Het geloof is hier een zeer belangrijke factor. Waarom? 

Omdat dóór het geloven meer kracht vrij komt voor het onmiddellijk mogelijke. Onder meer. 
En van dat standpunt uit zou ik dus zeggen: Ik kan begrijpen, dat het de meeste gaat, zoals u 
het stelt, maar het lijkt mij niet noodzakelijk. Het lijkt mij zelfs mogelijk, dat mensen, die zich 
te veel van die hoge en abstracte vragen stellen, hier eens over nadenken en tot de conclusie 
komen, dat ze beginnen met kleine problemen op te lossen, omdat dat in ieder geval 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 9

resultaten waarborgt. En dat ze daardoor een innerlijke vrede vinden, waardoor die grote 
problemen veel minder belangrijk schijnen. Ik hoop dat u dus mijn standpunt hier begrijpt en 
als u verder commentaar heeft, geeft u het maar rustig. 

� Neen, dank u zeer. 
Heeft iemand anders daar nog iets aan toe te voegen? Dan de volgende vraag. 

� Waarom noemt ge u de Orde der Verdraagzamen? Is dat soms ten opzichte van het tot op 
heden ingenomen standpunt van de mannen der wetenschap? 

Als we deze titel hadden gekozen met de speciale bedoeling om de mannen van de 
wetenschap op hun onverdraagzaamheid te wijzen, dan zouden we erg onverdraagzaam zijn. 
U moet me dus niet kwalijk nemen, dat ik hier onmiddellijk begin met te verklaren, dat deze 
naam al werd aangenomen in de tijd, dat er nog niet zo'n grote controverse was tussen 
wetenschap en occulte wetenschap. Verdraagzaamheid is dus niet in de eerste plaats een 
aanduiding van onze houding in tegenstelling tot anderen, maar onze houding ten opzichte van 
anderen. En ik wil ook proberen - we zijn nu toch aan de "waarommetjes" bezig - u het 
"waarom" duidelijk te maken. Kijk eens, op het ogenblik, dat je steeds reageert alleen vanuit 
je eigen standpunt, steeds dus alleen vanuit je eigen zienswijze de wereld benadert, zul je 
voortdurend conflicten zien ontstaan. Conflicten, die berusten op irreële waarden, op 
misverstanden. Wanneer je verdraagzaam bent, zul je dus niet onmiddellijk in het verweer 
komen tegen alles wat je niet past, maar je zult trachten die dingen te begrijpen en volgens 
het verworven begrip handelen. Dat betekent, dat op die manier heel veel onnodig leed niet 
alleen u maar ook anderen gespaard blijft. Op de duur zou het kunnen inhouden, dat zelfs vele 
oorlogen en vele bijna fatale experimenten op deze wereld overbodig blijken, omdat men er 
niet meer toe komt. Verdraagzaamheid is nog niet zo veel als zuivere naastenliefde. Het kan 
de eerste stap ertoe zijn. Want wanneer je werkelijk de mens begrijpt met al zijn problemen, 
dan ontdek je, dat zelfs in een moordenaar nog wel iets goeds zit en dat die dief en die 
asociale toch van hun standpunt uit eigenlijk ook niet verkeerd willen zijn. En dan krijg je niet 
de idee, dat ze dus heel goede mensen zullen zijn, maar je gaat zeggen: Ik moet in mijn 
optreden rekening houden met hun eigen standpunt, met hun eigen denken. Wij behoeven 
geen vijanden te zijn, al zijn we het niet eens. En ja, dat standpunt heeft onze groep nu 
eenmaal ingenomen en we proberen dat voort te zetten. Haat en misverstand zijn de krachten 
van de duisternis, de chaos. En nu is het toevallig zó gelegen, dat wij niet van chaos houden. 
We kunnen hem begrijpen en verdragen, maar voor onszelf voelen wij hem als vernietigend. 
En daarom proberen we in verdraagzaamheid dus steeds sterker te komen tot een begrip van 
de opbouw en de orde en de lichtende krachten en factoren, die er in het Al zijn. Dat "waarom" 
heb ik ,hoop ik, ook hiermee beantwoord. Maar zou het niet voldoende zijn, gaat u er dan 
maar rustig verder op door. Met algemene stemmen voldoende? Dan gaan we naar de 
volgende vraag. 

� De moeilijkste ervaringen in mijn leven waren die, welke ik niet begreep. Pas als ik via een 
volhardend "waarom" het gebeurde had kunnen plaatsen, was het meest pijnlijke 
verdwenen en kon ik het verbroken evenwicht herstellen. Hier vervulde het "waarom" toch 
een opbouwende functie. Acht u dit "waarom" dan onjuist? 

Het is een "waarom", dat in direct verband heeft gestaan met uzelf. En als zodanig kunnen wij 
het niet onjuist noemen, omdat het bijdraagt tot bewustwording. Maar ik wil er wel op wijzen, 
dat indien de aanvaarding vooraf was gegaan aan het zoeken naar de redenen, de onrust en 
het leed u voor een groot gedeelte bespaard zouden zijn, terwijl uw conclusies enigszins 
anders, waarschijnlijk harmonischer en meer in overeenstemming met de eeuwige waarheid 
zouden zijn en minder gebonden aan een persoonlijk en stoffelijk standpunt. Ik zal dus dit 
“waarom” niet veroordelen, maar ik meen dat het een tweede keus is en dat er een eerste 
keus is, die beter is. Wij prediken vanuit ons standpunt - als ik u verveel zegt u het maar, dan 
houd ik onmiddellijk op en gaan we verder - wij prediken ook aanvaarding. En dat heeft zijn 
reden. Wij komen tot de conclusie, dat wij vanuit de geest een mens kunnen helpen, die zijn 
lot aanvaardt; een mens, die in heftig verzet is tegen zijn lot, niet. Dat wij in staat zijn een 
mens te leiden en te benaderen, die a priori bepaalde dingen accepteert, maar dat we niet in 
staat zijn dit te doen voor iemand, die begint met deze dingen eerst te bestrijden, dus eerst 
vanuit zichzelf tracht tot een bepaald standpunt te komen. Voor onszelf geldt het ongeveer 
gelijk. Wij kunnen soms zeer veel kracht krijgen of licht of hoe u het noemen wilt; dus groter 
begrip, groter vermogen soms, grotere handelingsmogelijkheid. Maar die krijgen we 



Orde der Verdraagzamen 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 10

eigenaardig genoeg niet, wanneer we in verzet zijn. Wat een mens alleen in doodsnood en in 
doodsangst presteert, dat kan iemand in zijn berusting, in zijn aanvaarding soms presteren, 
zonder dat daar deze kwelling, deze drijfveer achter zit. En het is dus vanuit dit standpunt, dat 
in een aanvaarding – die nog niet een berusting behoeft te zijn in de zin :"we kunnen er toch 
niets aan doen", maar een a priori accepteren van de bestaande toestand dus - we verder 
kunnen komen dan met een onmiddellijk "waarom". Het "waarom" betekent eerst een strijd, 
die meestal in jezelf en mét jezelf moet worden uitgevochten, voordat je verder kunt gaan. 
Dus nogmaals, ik kan dit niet afkeuren; integendeel, ik ben blij, dat u daarmee zover komt. 
Maar ik meen, dat er andere wegen zouden zijn, die misschien nog betere resultaten hadden 
afgeworpen. Als u commentariëren wilt, dan is thans de tijd daarvoor gekomen, zou ik zeggen. 

� Neen. Ik heb geen commentaar. Dank u zeer. 
Dan gaan we weer verder. 

� Hoe komt het, dat men elke lezing, die gegeven wordt, steeds op anderen van toepassing 
vindt? 

Men spiegelt zich in anderen en ziet zo eigen fouten het sterkst vergroot in het beeld en het 
leven van anderen. Dat is een antwoord, dat ik hier dank aan onze vriend Henri, die me op het 
ogenblik terzijde staat en ik kan het daar grotendeels mee eens zijn. Kijkt u eens, wanneer je 
die dingen op jezelf van toepassing verklaart, dan moet je zo'n lezing omzetten in de daad. En 
zo'n lezing omzetten in de daad betekent jezelf veranderen. Jezelf veranderen betekent een 
hele hoop werk en bovendien je, misschien zeer goede, opinie over jezelf, herzien. Daar voelt 
men niet veel voor. Aan de andere kant ziet eenieder zijn eigen fouten, omdat hij die kent, in 
andere mensen sterk op de voorgrond treden. Iemand, die kleurenblind is, ziet alleen maar 
grijs en wit en zwart. Stel nu, dat hij een kleur daarbij kan zien, dan zegt hij: "Wat is er in de 
wereld een hoop rood”. Zo gaat het bij u ook. Wanneer bij u een bepaald bewustzijn ontwaakt 
omtrent goed of kwaad, omtrent bepaalde fouten, dan berusten die in uzelf, hetzij in directe 
uiting, hetzij in grote potentie., En die dingen ziet u nu in de wereld. In feite is dus het van 
toepassing verklaren van een lezing op anderen een erkenning van het feit, dat er ook voor 
uzelf wel het één en ander in schuilt. Commentaar? 

� Mag ik hier nog even iets op vragen? 
Zeker. 

� De moeilijkheid is om dit te veranderen. Het is eigenlijk altijd de grote moeilijkheid om 
weer op jezelf terug te keren. 

Dat is niet zozeer de grote moeilijkheid als wel de grote onaangenaamheid. Toch is die 
moeilijkheid niet zo groot, wanneer u dit onthoudt: Alles, wat u in anderen ziet, schuilt in uzelf. 
Alles, wat u in anderen afkeurt, moet u trachten in uzelf te beheersen. Alles wat u zelf hebt 
doorgemaakt, is de bron van uw oordeel over anderen. Als zodanig betekent dus elk erkennen 
van fouten of goede factoren in personen, die buiten u staan, een deel van een persoonlijke 
realisatie omtrent uw eigen wezen. Beschouw de hele wereld dus als een voortdurende les 
omtrent de inhoud van je eigen persoonlijkheid en je krijgt een beeld van die persoonlijkheid. 
Probeer dan niet jezelf plotseling volmaakt te maken, want dat mislukt altijd. Maar zie dan wat 
je het meest ergert in anderen en tracht dit bij jezelf op te merken en dan zo volledig mogelijk 
te bestrijden. Voldoende? 

� Dank u wel. 
Dan gaan we weer verder. 

� De vraag naar het waarom van het lijden werd door de Boeddha beantwoord met een 
verwijzing naar de begeerten , die immer weer tot de hergeboorten aanzetten. Terugziende 
in het verleden zie ik geen begin van de aan Karma onderworpen wezens. We lijden dus 
omdat we begeren. En de vraag, die hierop volgt, luidt dus: Hoe maken we een eind aan 
het begeren? Ook deze vraag werd door de Boeddha beantwoord met de uiteenzetting van 
het 8-voudige pad. Hebt u bezwaren tegen deze uiteenzetting?  

Ik heb tegen deze uiteenzetting geen enkel bezwaar. Ik kan er hoogstens mijn commentaar 
aan verbinden. En dan is het in de eerste plaats voor mij noodzakelijk op te merken, dat 
Boeddha niet nadenkt over het begin en niet spreekt over het begin. Hij spreekt eigenaardig 
genoeg ook niet over een einde. Dat is een fout, die men vaak maakt, omdat - sprekende over 
de kringloop der levens - men aanneemt, dat hij dus begin en einde heeft willen aanduiden. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 11

Boeddha leraart in zijn wegen der bewustwording en der bevrijding, hoe je je bevrijden kunt 
van hetgeen het leven tot een lijden of tot een vreugde maakt. En dan zegt hij: “Vrees niet en 
begeer niet". Dat is de hoofdzaak. Wees dus tegenover jezelf en anderen rechtvaardig. Hij kan 
dit alleen leraren, wanneer de mens zich niet meer afvraagt waarom hij pijn heeft, maar de 
pijn accepteert als iets normaals; zich niet meer afvraagt waarom het vandaag vreugdig en 
gezellig is, maar dit eenvoudig aanvaardt. Geen van beiden zoekende of ontwijkende, doch 
slechts zichzelf erkennende. 

Dat laatste is een heel belangrijk iets. De weg van de Boeddha is in feite een weg, die voort tot 
identificatie van het "ik" met al het zijnde en daarmee tot een grote evenwichtigheid, die voor 
het “ik" de daadloosheid veroorzaakt: Nirwana. Maar aan de andere kant wil ik er toch ook op 
wijzen, dat de Boeddha dan - door het medelijden bewogen - voor zichzelf die vrijheid niet 
heeft opgeëist, toen hij ze verworven had. Gezeten op de troon onder de boom der wijsheid 
-ofwel mediterend onder de Bodhi-boom, als U dat prefereert - kwam hij tot deze bevrijding en 
had zich dus uit deze wereld kunnen terug trekken. Toch is hij nog lang blijven leven. 
Begeerde hij dan toch nog iets? Ik geloof dat hij in de identificatie met de gehele wereld 
uiteindelijk toch het geluk van die gehele wereld (door hem bevrijding of verlossing genoemd) 
begeerde, zodat zelfs de grote leraar niet geheel van begeren bevrijd kon zijn. 

Een begin is er niet, in deze zin tenminste. Want ergens komt het eerste erkennen; en de 
drijfveer, die tot het eerste erkennen heeft geleid, voert automatisch tot aanvaarden en 
verwerpen. Aanvaarden en verwerpen worden begeren en vrezen. Het is een normaal 
verschijnsel van elke bewustwordingsgang. Wanneer wij echter bewust genoeg zijn, dan 
kunnen wij misschien door de angst en de begeerte te overwinnen- het aanvaarden en het 
verwerpen uit onszelf te verdrijven - komen tot eenheid met het Goddelijke. Er is dan hier 
geen sprake van een bewuste bereiking. Er is sprake van een overwinning van de begrenzing 
der persoonlijkheid, waardoor men in aanvaarding één wordt met God. 

Er kan ook nooit een einde zijn. Eenheid met God is een blijvende toestand. Zolang God is, zijn 
wij. Ik meen, dat dit in verschillende van Boeddha's lezingen door -- hoe heette die man ook 
weer ......Isha kwaweranda (?) geloof ik, een filosoof dus - toch wel naar voren werd gebracht. 
Boeddha zei n.l. dit: Het gaat ons er niet om een einde te vinden, of almacht te gewinnen, het 
gaat er ons om "het heden volmaakt te ondergaan". Dat vertaal ik natuurlijk heel erg vrij, 
hoor. Maar daar zit eigenlijk de kern van zijn leer. En ik meen, dat die leer dan ook eigenlijk 
het zelfde doet, als wat Ik hier heb verkondigd. Hij zegt: Het waarom, het vragen naar reden 
in plaats van het aanvaarden zonder angst of zonder begeren, is één van de grote oorzaken 
van strijd in gebondenheid aan het rad des levens. Is dit voldoende? 

� Ja zeker, alleen die aanhaling, die u gaf van die filosoof, die schrijver, die is mij niet 
bekend. 

� Is dat misschien Vivekananda 
Neen, niet Vivekananda. Ik zei al, ik ben in die namen niet zo precies thuis; maar u kunt het 
misschien nazoeken, als u een levensgeschiedenis van Boeddha te pakken kunt krijgen. Toen 
hij uittrok vanuit zijn vaders stad, vond hij een machtig leraar en kluizenaar, waar hij een 
tijdlang heeft geleraard. Toen hij heenging heeft hij gezegd, dat hij terug zou komen. Het is 
om deze, dat het gaat. Dus dat kunt u altijd in de overleveringen terugvinden. Overigens is het 
niet zo belangrijk. En de aanhaling op zichzelf is ook niet zo belangrijk, waar hetgeen ik in 
deze aanhaling probeerde kort weer te geven in de oorspronkelijke leringen van de Boeddha, 
zelf ook steeds weer naar voren komt. Ik hoop, dat u het daarmee eens kunt zijn. 

� U heeft gesteld, dat het stellen van de vraag "waarom" nu niet zo erg goed is. 
Neen. 

� Maar aan de andere kant moet je ervan overtuigd zijn, dat voor de mensen, die beginnen 
met die vraag te stellen - men begint in de jeugd, heeft zich daar het "waarom"-vragen 
eigen gemaakt; en op latere leeftijd komt men met verschillende omstandigheden in 
aanraking en wil men zich een wereld beeld vormen dat één van de redenen is, waarom 
men doorgaat met "waarom" te vragen aan personen, die men als wijzer beschouwt. Het 
behoeft toch niet altijd een zaak van eigenbelang te zijn? En het behoeft toch ook niet weg 
te leiden van een geestelijke groei, dunkt mij.  

Ja, ik kan in ieder geval uw vraag volkomen begrijpen. Ik wil een paar opmerkingen maken. 
Wanneer het kind vraagt "waarom", dan is dat vanuit de behoefte zich te identificeren mét een 



Orde der Verdraagzamen 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 12

wereld; dus de persoonlijkheid in die wereld een zeker aanzien, een zekere kracht te geven, 
niet waar? Wanneer de volwassene het vraagt - dat heb ik ook in mijn betoog opgemerkt – is 
dit "waarom" maar al te vaak een poging om erkende feiten te verdoezelen en daarvoor in de 
plaats een conflict te stellen, dus buiten zich. Het is juist dit, wat voor ons - en voor mij vooral 
- de grote aanleiding is het "waarom" zo te bestrijden. Want de mens (de volwassene) weet 
over het algemeen heel goed waar hij aan toe is. Wanneer hij redelijk en logisch nadenkt, 
wanneer bij bovendien afgaat op die geestelijke wetenschap of intuïtie, die bijna iedere mens 
met zich draagt, dan hoeft hij niet te vragen "waarom". Dan weet hij, dat het heden een doel 
heeft en dat in dit heden volgens dit doel voor hem slechts één weg - ten hoogste enkele 
wegen - van handeling openblijven. Nu zegt u: "Ja, maar dat doen wij toch om bewustzijn te 
verwerven". Inderdaad. Alleen, zou het niet mogelijk zijn - ik stel u nu de vraag dus – zou het 
niet mogelijk zijn, dat de werkelijke toestand en de grote waarheid in ons niet geboren kunnen 
worden door vragen? Kijk eens naar de geschiedenis van de mensheid: Alle grote waarheden 
heten geopenbaard te zijn. Een plotselinge verwerving. 

Of, wanneer u het anders wilt nemen, gaat u kijken naar de levens van grote uitvinders, van 
grote geleerden. Wat vindt u daar? De vraag " waarom”? Neen, de vaststelling van het feit. 
Dan speelt het "waarom" wél een rol. Maar niet meer in verband met de eigen persoonlijkheid 
of het eigen leven, maar alleen met feitelijke condities. Zo komt een Watt tot zijn uitvinding, 
maar ook een Edison. Zo komt Volta tot zijn ontdekkingen, maar vinden we ook in de oudheid 
grote uitvinders. Zij gaan niet uit van een vraag, die zij aan de kosmos stellen, maar van 
constatering. In deze constatering, die dus klaarblijkelijk gegeven wordt - of het nu een ketel 
is, waarvan het dekseltje pruttelt of een appel, die naar de aarde valt - dan volgt daaruit een 
constatering, een inspiratie mijnentwege, een gedachteassociatie dus, die anderen nog nooit 
gehad hebben. 

� Is het geen logische gevolgtrekking? 
De gevolgtrekkingen worden later door de logica verklaard, dat is een feit. Maar is het logisch - 
nu een andere vraag dus - dat duizenden mensen, miljoenen mensen, ongetelde geslachten 
een deksel van een ketel hebben zien op en neer dansen op de stoom en dat een mens opeens 
tot de conclusie komt: Dit is een kracht? Dat is niet logisch meer. 

� Zou hij niet hebben gevraagd "waarom", toen hij dat deksel zag bewegen? 
Dat kon hij pas vragen, nadat hij het feit had geconstateerd. En toen heeft hij zich afgevraagd: 
Waardoor wordt dat deksel bewogen, want dit vraagt kracht. He, dat is stoom. Dan kan stoom 
gebruikt worden en zo komen we verder tot de stoommachine. En dan geef ik graag toe, dat 
na de eerste praktisch inspiratieve ontdekking een proces van vraag en antwoord volgt, waarin 
het woord "waarom" een grote rol kan spelen, maar het is beperkt. Begrijpt u wat ik bedoel? 
Het gaat hier om concrete feiten of toestanden. Het gaat hier niet om een hypothetisch lijden, 
een godheid, een leven, een leven na de dood, enz. Het gaat hier om iets, wat je voor ogen 
ziet en waar dus een redelijke afleiding van mogelijk is. En dat is wel het grote verschil, zou ik 
zeggen. 

� U spreekt van inspiratieve ontdekkingen. Wil dat zeggen: Of je hebt het of je hebt het niet? 
Inderdaad. Hoeveel mensen zouden appels hebben zien vallen, voordat iemand tot de 
conclusie kon komen, dat er zwaartekracht was? Dus de associatie is op z'n minst genomen 
een zeer zonderlinge te noemen. En daar blijkt verder bij, dat zij spontaan ontstaat. Die 
spontaniteit kan soms betrekkelijk ver voeren. Denkt u maar eens aan de heer Archimedes, 
die - naar de legende zegt - plotseling nudist werd, toen hij ontdekte, dat hij gedragen werd 
(in gewicht verminderd werd) door het badwater. We moeten toch aannemen, dat de wereld 
voor die tijd ook veel gebaad heeft, want waarom zouden anders de Romeinen hun baden zo 
gebouwd hebben. Hier is dus een mens, die plotseling zich iets realiseert, wat aan anderen 
voorbij gaat. 

Nu noem ik dit rustig "inspiratie". Want als ik daartegenover stel een helderziende, die 
plotseling iets waarneemt, dan hebben we ook te maken met iets, wat voor allen wel te 
ontdekken zou zijn, maar wat voorbij gezien wordt. Een verschijnsel, dat zo zeer opgaat in de 
normale reeksen van verschijnselen, dat men er eenvoudig aan voorbij loopt. Conan Doyle 
heeft het ook eens een keer zo aardig gedaan, nietwaar? Die brief, die zo mooi verborgen was, 
lag nl. bovenop het bureau. Daarom vond niemand hem. Zoals uzelf trouwens ook vaak de 
dingen juist niet vindt, wanneer ze vlak voor uw neus liggen. Mag ik daar misschien de 
conclusie uit trekken, dat hier dus een a-normale associatie optreedt? Mag ik er verder op 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 13

wijzen, dat bij velen dezer uitvinders dergelijke grote conclusies en gevolgtrekkingen maar 
een, ter hoogste twee keer in het leven voorkomen, terwijl al het verdere slechts een 
uitbouwen is van hetgeen op de eerste ontdekking berust? 

� Maar u zei, dat duizenden mensen dat al gezien hadden en er waren er zoveel die dit en die 
dat. Maar wanneer ze in het allereerste begin het allemaal ineens gezien hadden, hoe zou 
het dan zijn?  

Dit kwam op het moment, dat het komen moest en niet daarvoor. Want dan kwam alles 
tegelijk en was het zo simpel. Het is ook simpel, maar het mocht niet eerder dan op dat 
moment komen. 

Daarover zouden we kunnen strijden. 

� We kunnen ook kijken naar het heden: de benzine kwam en daar gingen we op verder. 
Dat is niet helemaal juist Er kwam eerst de ottomotor. (?) en de ottomotor werd gestookt met 
petroleum. Toen had men dus een product met hogere ontbrandingswaarde nodig en zo kwam 
men tot benzine. We moeten de zaak niet te veel gaan vereenvoudigen en verwarren. Maar uw 
stelling is deze: Alles komt, wanneer het de tijd er voor is. En nu ga ik het andersom stellen: 
Alles komt eerst, wanneer iemand in staat is uit de voor ieder mogelijke conclusie en 
waarneming de juiste gevolgtrekking te maken. M.a.w. het bewustzijn moet een zekere graad 
van rijpheid bereikt hebben, voordat die associatie mogelijk is. Waar elk mens een product is 
van "de wereld" (dus de stoffelijke ontwikkeling) en geestelijk aangetrokken tòt die 
ontwikkeling daarin slechts incarneert, wanneer er althans enige overeenstemming daarmee 
bereikbaar is, volgt hier dus uit, dat bepaalde uitvindingen inderdaad gedaan zullen worden 
binnen een maatschappij van een bepaalde structuur en door een ras van een bepaalde 
ontwikkeling. Dat ben ik met u eens. Maar ik stel daar tegenover, dat dergelijke ontdekkingen 
en uitvindingen ook vaak vroeger zijn gedaan. En dan wijs ik maar op het allerbekendste: 
Ruim 800 jaar voor Chr. bezat China de boekdrukkunst. Toch werden er niet veel boeken 
gedrukt. Men kende het buskruit, maar er werd niet met kanonnen geschoten. In dit ras was 
de ontdekking mogelijk, omdat men daar filosofisch a.h.w. in staat was alles waar te nemen en 
er een conclusie uit te trekken. Maar men kwam niet tot een praktische verwerkelijking. Het 
bleef speelgoed. Het was aan een praktisch en materialistisch ras overgelaten om deze dingen 
in feite te gaan gebruiken en ontwikkelen. 

In hoeverre we dit moeten zien als noodlot, als opgélegd van boven af, daarover zouden we 
kunnen debatteren, zoals ik al zei. Zij het genoeg voor ons om vast te stellen, dat deze dingen 
zeer zeker niet alleen in verband staan met materiele ontwikkelingen, logica of de eeuwige 
vraag "waarom". En ik meen m.i. zeker wel het recht te hebben om te zeggen, dat een zekere 
inspiratieve waarneming - dus een waarneming, die a.h.w. vanuit een hoger gebied mede 
geleid wordt - oorzakelijk is voor elke grote ontdekking. 

We behoeven niet veel verder te gaan dan dat; dan kunnen we al het andere in het vage laten. 
Dan hebben we daarmee in ieder geval geconstateerd, dat de vraag "waarom" pas nut heeft, 
wanneer zij op een beperkt kenbaar en manipuleerbaar gebied gesteld wordt. Maar op het 
ogenblik dat we de waarden, die in het "waarom" (dus, in de vraagstelling) behouden zijn, niet 
kunnen hanteren of er mee manipuleren, wanneer het ligt buiten het direct waarneembare en 
kenbare, dan ontbreekt daaraan een basis. En zolang die basis ontbreekt, is het "waarom" m.i. 
nutteloos. Dan herleiden we dus het geheel weer - als u het mij niet kwalijk neemt - tot mijn 
beginthese: Een vraag heeft alleen zin, wanneer ze betrekking heeft op je ogenblikkelijk 
wezen, je problemen en je mogelijkheden en zo een daadwerkelijk realiseren van het antwoord 
tot de mogelijkheden behoort. 

� Wat verstaat u onder "inspiratief"? Als er een ontdekking gedaan wordt, is dat dan op 
grond van een wezen buiten de persoon, die de ontdekking doet? 

Dat kan; het is niet noodzakelijk. Onder inspiratief versta ik, dat de ontdekking en de 
associatie daarmee verbonden, niet vanuit een zuiver materieel standpunt optreden, maar 
vanuit geestelijke of telepathische waarden, waarbij zowel wezens uit de geest als een 
gemeenschappelijk bewustzijn een rol kunnen spelen. Wat dat laatste betreft wil ik u b.v. 
wijzen op de uitvinding van de lucifer, die in een periode van 50 jaar wel 10 keer werd 
uitgevonden, voordat ze eindelijk gebruikt en geëxploiteerd werd. Hier is zeer duidelijk - vooral 
gezien het gevolgde, bijna precies gelijke proces - sprake van een gedachtebeeld, een 
associatie, die gelegen is in het gemeenschappelijk bewustzijn van de mensheid en door 



Orde der Verdraagzamen 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 14

daarvoor gevoeligen wordt afgelezen. Daardoor is ook de gelijkvormigheid van menige 
uitvinding en constructie verklaarbaar. 

� Ja, het is eigenaardig, dat wanneer er een uitvinding plaats vindt, dit op verschillende 
plaatsen in de wereld gebeurt.  

Aan de andere kant Is het niet zo vreemd. Want in de eerste plaats - zoals ik reeds zei - elke 
tijd brengt zijn eigen problemen met zich mee. Dat wil dus zeggen, dat de aandacht van de 
mens op een bepaald probleem wordt gericht. In de tweede plaats zal de status van de mens 
in de wereld en zijn gemeenschappelijke bewustzijnswaarden een grote rol spelen bij allen, die 
incarneren, plus de reactie op indrukken ontvangen. Als zodanig is het dus aannemelijk, dat 
uitvindingen slechts dan kunnen worden gedaan, wanneer aan zekere bewustzijnsnormen 
eveneens voldaan is. 

En nu ga ik nog een stap verder, want dat heb ik nog niet gezegd: Maar een dergelijke 
ontdekking of uitvinding zal voor de wereld slechts dan van belang kunnen zijn, wanneer de 
wereld voldoende bewustzijn en inzicht bezit om ze als zodanig te accepteren. En wat dat 
betreft heeft het er nog wel eens aan gemankeerd, hé? Mag ik nog even vervelend zijn over 
Archimedes? Ik neem n.l. aan, dat Archimedes ook wel eens appels heeft zien vallen. En toen 
hij in het bad lag en een opwaartse druk gelijk aan de hoeveelheid verplaatst water heeft 
bemerkt, heeft hij toch moeten constateren: He, wat gek. Waarom doe ik nu niet net als dat 
appeltje? Ik wil n.l. dat "waarom" voor enkele gevallen goedpraten. Ja, dat heb ik in de gaten. 
Maar denkt u nu, dat hij zich eerst het "waarom" heeft afgevraagd, of dat hij eerst heeft 
ontdekt hoe het was? Dus eerst heeft geconstateerd! En dan is mijn tweede vraag: heeft hij 
toen werkelijk gezegd: Waarom gebeurt dit? Of heeft hij gezegd: Ik word lichter. Hoeveel word 
ik lichter? Dus zijn constatering uitgebreid met waarneembare feiten. Pas daarna heeft hij 
vastgesteld. En misschien dat hij later heeft gezegd: "Waarom wordt ik zo veel lichter?”Toen 
kwam het ogenblik dus van de vraag. Maar er is een vaststelling aan voorafgegaan. En dat is 
het punt, waar ik maar steeds weer op blijf hameren. 

Wanneer het "waarom" zo maar wordt gesteld, leidt het niet tot een oplossing. Slechts 
wanneer het gebaseerd is op feitelijke kennis, dan wordt het wat anders. Vandaar ook, dat ik 
in mijn betoog steeds terug kwam op dat "waarom niet". 

Nogmaals, het was natuurlijk een retorisch trucje. Taalkundig was het niet helemaal 
verantwoord, wat ik deed. Het ging er hier om een begrip te scheppen. En dat "waarom niet" 
nu is dus bij u in uw "waarom" mee verwerkt. U praat niet het grote "waarom" goed, (alleen 
de vraag) maar de bepérkte vraagstelling: Hé, waarom val ik niet als het appeltje. Als u 
tenminste het verschil ziet tussen de eenvoudige vraag "waarom" zonder poging tot antwoord 
(de theoretiserende "waarom"-vraag) en de praktische "waarom"-vraag; als u daar ook een 
onderscheid kunt maken. En dan wilt u waarschijnlijk dat "waarom" goedpraten, dat op een 
praktische basis berust. 

Als u dat wilt doen, heb ik er helemaal geen bezwaar tegen. Maar op het ogenblik, dat u 
meent, dat het "waarom" gebaseerd kan worden op een flauwe these of een aanvoelen van 
omstandigheden en situaties, zonder dat hiermee een daadwerkelijk proefnemen en 
onderzoeken gepaard gaat, dan meen ik toch, dat we dat "waarom" niet goed kunnen praten, 
omdat het alleen maar tijdverspilling is. 

Dank u wel. 

� Mag ik nog een vraag stellen omtrent een vorige opmerking? U zei: Een mens ergert zich 
het meest aan de fouten, die hij in zichzelf heeft. Nu kan ik mij voorstellen dat een 
consciëntieus en nauwgezet ambtenaar zich verschrikkelijk ergert aan een slordige en 
onbetrouwbare assistent. Maar het lijkt me hier veel eerder, dat de tegenstellingen bewust 
worden, dan dat hij die eigenschappen in zichzelf zou moeten vinden. 

Ja, in dat voorbeeld heeft u enigszins gelijk, maar niet helemaal. Want ergert de ambtenaar 
zich aan de slordigheid of aan de moeite, die het met zich meebrengt om dit weer tot netheid 
te reduceren? Dat is nu de grote vraag. Dus hebben wij hier te maken met een ergernis, die 
uit een lijnrechte tegenstelling voortkomt? Of hebben we te maken met een ergernis, die door 
eigen grotere moeite wordt voortgebracht? En nu mag ik misschien van mijn kant een ander 
voorbeeld er tegenoverstellen Je hebt mensen, die zich reusachtig ergeren aan anderen, die 
zoveel praten, omdat ze dan zelf niet aan het woord kunnen komen. Ja, u lacht er natuurlijk 
een beetje om, maar het is toch nog niet zo gek gezegd. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 15

En zo zou het ook kunnen zijn met de ambtenaar, die de moeiteloosheid waardoor de 
slordigheid wordt veroorzaakt, het "laisser faire" eigenlijk voor zichzelf begeert, maar het niet 
over zijn hart kan verkrijgen de daaraan vastklevende consequenties te nemen. 

� Ja, zo heb ik het nog niet bekeken. 
Het is n.l. eigenaardig, dat tegenstellingen vaak elkaar zo aantrekken. U moet maar eens 
opletten. Maar dat is juist het geval, wanneer die tegenstellingen elkaar ook aanvullen . Dan 
ontstaat er ook geen ergernis. Men erkent in de ander iets, wat men zelf begeert. Begrijpt u? 
Dus dan wordt de ander een weerspiegeling van een eigen ideaal b.v.. En zo wordt de eigen 
onmogelijkheid tot realisatie geprojecteerd in een ander, waarin dan die realisatie wel plaats 
vindt. Het is b.v. typisch, dat zoveel van die jongelui, die door kinderverlamming soms zo 
moeilijk kunnen lopen, zich met een grote bewondering wenden tot de sportieve typen in hun 
buurt. Dat de zwakken hun grote bewondering richten op de sterken, enz. Hier is het een 
innerlijk beeld in plaats van een uiterlijke eigenschap. En dat is met die tegenstelling en die 
ergernis ook precies hetzelfde. Er is eens een keer een opmerking geweest - dat brengt mijn 
vriend Henri me hier te binnen - dat zoveel mensen eigenlijk niets anders doen dan andere 
mensen afkraken. En dat ging toen in verband met bepaalde religieuze stellingen van: "Die 
man die gaat maar op zondag uit en dansen", enz. En toen heeft onze vriend Henri daarop het 
volgende opgemerkt: "Kijk, die anderen zijn zo bang voor God en voor de hel, dat ze niet 
durven doen, wat die ander doet; en daarom gunnen ze hem niet, dat hij meer moed heeft 
dan zij". En als u nu van dat standpunt uitgaat, dan geloof ik dat m'n opmerking toch zeker 
niet zo heel erg dwaas is geweest. Is er nog iemand met een vraag? 

� Mag ik nog iets vragen? Iets van praktische aard zou ik haast zeggen. Het is een heel 
ernstig voorbeeld: Het betreft hier een persoon-op-leeftijd, die plotseling zijn vrouw heeft 
moeten brengen naar een inrichting voor zwakzinnigen. En het kleine beetje geloof, dat hij 
dacht te bezitten, is daarmee meteen verdwenen. Logisch. Nu zegt hij: "Ja, waarom moet 
mij dat nu overkomen? En waarom mag jij je in een gelukkig gezin verheugen? Ben ik 
zoveel slechter dan jij? Of ben jij zoveel beter dan ik? Die vraag wordt me dan voorgelegd. 
Ik zou die man dolgraag willen helpen, maar ik zie er geen kans toe. En nu hoop ik dat u 
me een klein beetje op weg kunt helpen om althans een duwtje in die richting te kunnen 
geven. 

Ik wil het graag proberen. Ik heb hierop trouwens aan het einde van de eerste helft reeds 
enigszins gezinspeeld. In de eerste plaats is de vraagstelling hier volkomen verkeerd. De vraag 
wordt gesteld: "Ben ik zoveel slechter of ben jij zoveel beter?" En daar wordt het "waarom" op 
gebaseerd. Maar kan slechter of beter een verschil maken in dergelijke gebeurtenissen? We 
kunnen zeggen : Het is Gods wil. Maar dan nemen we daarmee weer aan, dat God willekeurig 
ingrijpt. Ook dat kan niet juist zijn. Het "waarom" is in dit geval dus m.i. als volgt te stellen: 
"Deze eigenschappen hebben in die vrouw berust. Zij zijn door het leven verder naar voren 
gebracht en ontwikkeld. Toen je door die vrouw werd aangetrokken en haar huwde, toen was 
ook dié eigenschap erbij, die uiteindelijk hiertoe zou leiden. Je hebt dus in feite dit voor jezelf 
gekozen. Je wist het niet, maar dat weten wij nooit. We leren pas. Nu is het heel erg voor je, 
dat dit gebeurd is. Maar wees nu blij, dat je langzaam maar zeker beseft, wat je bezeten hebt. 
Want door wat je je nu van het verleden herinnert, ben je rijker dan menigeen, die de goede 
gaven van het heden aanvaardt zonder nadenken. Op deze wijze zul je meer "goed" vinden in 
je leven - wanneer je wilt - dan menig ander. En zo zul je ook meer goed kunnen doén dan 
een ander. 

Vraag niet aan God "waarom". Dat heeft weinig zin. Tracht het goede van je leven, dat je je nu 
toch zo scherp voor ogen gesteld ziet, te herinneren en tracht het te gebruiken. Gebruik het 
om anderen iets van dit geluk te doen ervaren. Geef wat je ontvangen hebt en je zult zien, dat 
je daarin niet alleen vrede vindt, maar dat daarin alleen ook de vervulling van je leven op dit 
ogenblik gelegen kan zijn. 

Op deze manier is de vraag "waarom" eigenlijk omzeild. Maar daarvoor in de plaats is iets 
gesteld, wat -mits aanvaard, want aanvaarding is in alle dingen nodig - voor deze mens een 
hernieuwing van leven en levensvreugde kan betekenen. Een wegvallen van bitterheid. En dit 
grote begrip zou misschien ook voor de vrouw uiteindelijk een zeer goede en steungevende 
factor kunnen zijn, ongeacht de lichamelijke kwaal, die mede oorzaak is. Voor ons is dat heel 
duidelijk. Maar of ik daarmede veel bereiken zal bij de persoon in kwestie, die zelf al door die 
omstandigheden een wrak geworden is, ik geloof het niet. Daarbij, het is iets van praktische 



Orde der Verdraagzamen 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 16

aard, dat ik vraag. Ja, en de praktische aard van mijn antwoord is natuurlijk voor u zeer 
theoretisch.  

� Dat ben ik met u eens. Maar aan de andere kant: kúnnen wij de mens veranderen? Wij 
kunnen niemand dwingen om in te gaan of niemand dwingen tot een bewustwording te 
komen. We mogen hoogstens trachten hem de mogelijkheid daartoe steeds weer te geven 
en hem elke steun geven, die kan bijdragen tot deze realisatie. 

Er zou natuurlijk een andere methode voor zijn, dat geef ik graag toe. Maar of die methode op 
de duur vrucht zou dragen, betwijfel ik. Men zou b.v. gebruik kunnen maken van enkele 
daarvoor bestaande middelen (meestal alkaloïden), waardoor de persoon in een tijdelijke staat 
van helderziendheid de feitelijke toestand kan zien. Maar ja, een persoon in deze gesteldheid 
zou waarschijnlijk dan het meest kwade willen zien in zijn verzet tegen de omstandigheden en 
zo zelfs in een volledig waarnemen van alle mogelijkheden toch nog aan de goede voorbijgaan. 
We kunnen dus niets anders doen dan de mens antwoorden en voor de rest met geduld a.h.w. 
de mens steeds weer te laten voelen: "Hoor eens, jij bent toch ook gelukkig geweest. En 
probeer nu dat geluk ook aan anderen te geven. Geef dan iets terug van dat leven; offer iets, 
opdat je je innerlijke vrede weer kunt winnen. Stel het desnoods voor als een soort koop. Niet 
een koop, waardoor de vrouw gezond wordt. Ik meen dat dat in dit geval praktisch onmogelijk 
is, (seniliteit, verval dus). Maar we kunnen het toch wel zo stellen, dat daardoor een 
aanvaarden van de toestand kan worden gewonnen. En dan wijs ik weer op mijn betoog van 
voor de pauze, waarin ik die aanvaarding als zo buitengewoon belangrijk heb genoemd. 
Belangrijker dan het antwoord op de vraag "waarom". Want als je tegen zo iemand zegt: "Dit 
is het gevolg van het leven van jou en van je vrouw" , dan is hij nog veel bitterder. En toch is 
ook dat waar. 

� Ja, dat heb ik al ondervonden door te zeggen: "waarom niet"? Want dan ben ik die andere 
kant op, nietwaar 

Ja. Dus dat is de beste benadering, die ik u hier zo geven kan. De persoon moet aanvaarden. 
Aanvaardt hij, dan krijgt hij vánzelf daardoor een nieuw inzicht en kan in die aanvaarding 
zeker nog zeer veel vreugde, geluk en vrede vinden. Ook al wordt dat dan anders, dan hij dit 
op dit ogenblik begeert. 

� Maar dat het moeilijk is, dat gelooft u toch ook wel, iemand te zeggen: "Je moet 
aanvaarden" is net zoiets als "Je moet geloven". Dat kun je niet op gezag doen.  

Neen. Dat kun je niet doen. Je kunt het hoogstens proberen door zo'n persoon tot een ogenblik 
van zelfvergetelheid te brengen zo nu en dan, waarin hij dus beseft, dat hij nog wel lachen kan 
en dat hij nog wel gelukkig kan zijn. Maar we zullen het hierbij laten anders moet ik op het 
karakter te veel ingaan. 

� De man vroeg: "Ben ik zoveel slechter dan jij". En u zei dat die vraag ten onrechte was 
gesteld. Maar kan het niet zijn, dat die man misschien denkt, dat hij de plaatsing van zijn 
vrouw in die inrichting veroorzaakt heeft? En dat hij zich daarom die vraag stelt in de hoop 
er een ander antwoord op te ontvangen? 

Dan is de vraag nog fout gesteld. Want dan moet hij niet zeggen: "Ben ik zoveel slechter dan 
jij?” Dan moet hij zeggen: "Welke van mijn daden zijn de aanleiding geweest tot deze 
toestand?" Zeggen: "Ik ben slechter of ik ben beter" of: "Ben ik slechter of ik ben beter" , is 
volkomen zinloos. 

Misschien heeft bij die vraag gesteld, omdat hij dacht: "Anderen kennen de omstandigheden 
niet, dus die zullen mij wel een geruststellend antwoord geven". Dus - verwijzend naar het 
eerste deel van mijn lezing -een projectie van het probleem naar buiten toe om zo zichzelf van 
eventuele schuldgevoelens of verantwoordelijkheden te ontlasten. Zoals u het stelt, niet waar. 

Hebben we nog meer vragen, vrienden 

� Geen vragen meer. 
We zijn er dus zo langzamerhand. 

Ja, aan het einde van zo'n avond komt er soms iets, dat is net een appendix. Het is een ding, 
dat misschien wel zijn nut heeft, maar op het eerste gezicht zie je het niet altijd. ik zou n.l. 
toch nog het een en ander willen vertellen. 

Wanneer ik zo de vragen hoor, moet ik tot een conclusie komen. En die conclusie is: Dat 
"waarom" willen we eventueel wel accepteren (Wanneer we tenminste zelf niet voortdurend 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

030 – HET EEUWIGE WAAROM 17

"waarom" vragen, want dan vinden we de lezing niet aanvaardbaar), maar waar we de meeste 
last mee hebben, is die kwestie van aanvaarding. 

Mag ik nu eens heel nuchter spreken? Er zijn in uw leven heel veel dingen, waar u niets aan 
kunt doen. Door te treuren over hetgeen, waaraan u toch niets doen kunt, veroorzaakt u door 
nalatigheden of verkeerde handelingen vele ongelukken, die u wel vermijden kunt. 

U moet zich baseren op het héden en daarbij uitgaan van het standpunt: Wat kan ik doen ' Het 
is niet uw taak hier om na te denken over de problemen, die buiten uw bereik liggen. Het is 
hier uw taak te werken met de mogelijkheden, die binnen uw bereik liggen. Het is uw taak 
daaromtrent uw conclusies te trekken en voor uzelf uit te maken of u verder zult gaan of dat u 
zult zwijgen. 

Al deze dingen zijn alleen voor onszelf belangrijk, nooit voor anderen. Men denkt misschien, 
dat men de hele wereld kan veranderen, maar wanneer een heel geslacht voorbij is of twee 
geslachten voorbij zijn, is die hele verandering vergeten. Want de mens blijft zichzelf gelijk in 
de mensheid. 

Hoe vreemd het ook klinkt misschien in een wereld, die sterk socialistisch en 
gemeenschap-minded denkt, u bent verantwoordelijk voor uw eigen bestaan en uw eigen 
leven en niet voor anderen. Wanneer u een "waarom" gaat stellen, heeft u de neiging dit naar 
buiten toe te stellen maar dat heeft geen zin, want niets kan uw leven beïnvloeden buiten 
uzelf. U bent het zelf, die leeft. U bent het, die verantwoordelijk bent. Het is uw weten, uw 
kracht, uw ziel, uw bewustzijn, uw geest. 

Buiten uw bestaansomstandigheden, die ge niet beheersen kunt. Deze omstandigheden zijn 
mogelijkerwijze voortgekomen uit vroegere levens of althans uit het bewustzijn, dat u geleid 
heeft tot een keuze in deze tijd, in deze persoonlijkheid, in deze omgeving. Die dingen moet u 
aanvaarden; die heeft u eens gekozen en zult u tot het einde toe moeten verdragen en moeten 
verduren. Maar u bent in staat binnen deze mogelijkheden onnoemelijk veel te doen. 

Zoals de muur van China is opgebouwd uit blokken steen, die in verhouding tot de massa van 
de muur klein zijn, zoals de muur opgevuld is met aarde, ontelbare korrels zand, onmetelijk 
klein en toch eens een machtig wapen tegen de horden van de wilden, zo is het hele leven 
opgebouwd. Niet uit grote en onveranderlijke goddelijke raadsbesluiten. Het is opgebouwd uit 
al die kleine dingen, uw kleine gedachten, uw kleine houding en uw kleine besluiten. En uit al 
deze samen kunnen dan grote dingen groeien. Grijp niet naar de oneindigheid, vrienden, 
voordat u klaar bent met het heden. Vraag niet naar de geheimen van het leven, voordat ge 
geleerd hebt dat kleine vonkje leven, dat het uwe is, te beheersen. Vraag niet naar een 
verstandelijk begrip van de schepping, zolang ge nog niet eens in staat zijt iets van de kracht 
van die schepping in uzelf te ondergaan. Zoek naar vrede met jezelf. Niet tevredenheid, maar 
vrede. Zoek naar de innerlijke rust, waardoor het je mogelijk wordt a.h.w. onbevooroordeeld 
volgens je beste weten in alle kleine dingen te handelen en te streven voor jezelf en voor de 
anderen, die het leven op je weg voert. Dan alleen kom je tot een werkelijk bereiken. 

Denk niet dat dit alleen theorie is. Het is meer praktijk, dan u zich kunt voorstellen. Onthoud 
dat u één grote vijand hebt, een waanzinnig grote vijand, in uzelf. En dat is uw hongeren naar 
het onbegrepene. Dat is uw eeuwig “waarom”, dat u de ruimte inslingert, zonder in feite een 
antwoord te verwachten. Bouw je leven op uit het kleine. Stel de daden, waarvoor je 
verantwoordelijk bent, zo goed als je kunt. En laat het daarbij rusten. Uit dit beeld van je 
leven komt vanzelf een verwerven van kennis. En hoe meer je leert, hoe meer kennis je 
vergaart, hoe meer je - georiënteerd door die kennis – juister zult kunnen handelen en leven 
en daardoor rijper zult worden voor al die nu nog onontwikkelde krachten en gaven, die in u 
rusten. 

En daarbij, vrienden, wil ik het dan laten. Ik hoop, dat u mij niet kwalijk neemt, wat ik daar zo 
achteraan even heb gezegd. Maar dat is nu werkelijk het beste, dat ik u kan meegeven, in de 
hoop dat u er iets van begrijpt. De meeste denken het begrepen te hebben. En ik denk dat de 
meeste, wanneer ze lang genoeg nadenken, zullen kunnen beginnen met het te begrijpen. 

Vrienden, het was mij een genoegen. Ik hoop, dat het wederzijds was en ik wens u allen 
verder nog een zeer zegenrijke en prettige avond toe. Goedenavond. 


	HET EEUWIG "WAAROM"
	DISCUSSIE

