
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 1

     

HET DIER ALS DENKEND WEZEN 

27 april 1959 

Goedenavond vrienden. 

We zijn hier dan vanavond samen gekomen om te discussiëren over het dier en wel vooral 
over het feit of het dier kan denken. En als het kan denken, dan zullen we misschien eens 
gaan kijken wat het denkt. Ik ben er van tevoren van overtuigd, dat ik met sommige van mijn 
uitlatingen tegen zere tenen ga stoten; de zere tenen van mensen b.v. van een Jack 
Londen-Verbond, van een dierenbescherming, van anti-vivisectiestichting en dergelijke, want 
ik wil trachten deze zaak onpartijdig – en om eerlijk te zijn - met zo weinig mogelijk sentiment 
te zien. Het ellendige is n.l., dat we wanneer wij een dier sentimenteel gaan bezien, precies in 
het verkeerde vaarwater komen omdat we een dier gaan beschouwen als een mens. Dat kan 
niet, dat zult u begrijpen. Zo dadelijk is er toch alle gelegenheid om te discussiëren; eventuele 
beledigden kunnen dan proberen om  mij schaakmat te zetten, maar tot die tijd verzoek ik u 
dan even welwillend toe te horen en te luisteren, wanneer ik hier mijn inleiding ga houden 
over "Het dier als denkend wezen". In vele kringen bestaat de illusie, dat het dier slechts 
instinctief handelt. Men stelt dus dát het dier a.h.w. een automaat is, ingesteld door 
genetische waarden, die zich verder heel weinig van zijn bestaan realiseert. Anderen 
daarentegen gaan zover, dat ze niet alleen spreken over het dier als de jongere broeder van 
de mens, maar ook over het dier als een volledig wetend en de mens bijna gelijk wezen. Wat 
dat laatste betreft willen we graag toegeven, dat mensen zich soms kunnen gedragen als 
kamelen, ezels, vossen, zwijnen en dergelijke. Maar, ik geloof toch dat dit niet een maatstaf 
kan zijn voor de gelijkwaardigheid van mens en dier. 

Bij het onderzoek, dat je zo doet – en mijn onderzoek is grotendeels altijd historisch geweest - 
kom je steeds weer het dier tegen als een buitengewoon verstandig wezen. Het denkt anders 
dan een mens, maar het denkt zeker, misschien zelfs éérlijker dan de doorsnee-mens. Wat 
moeten we anders zeggen van een paard van Alexander de Grote dat, toen het zijn meester 
kwijt geraakt was in het strijdgewoel, een ogenblik schuw werd - een paard is nu eenmaal 
schrikachtig – weg galoppeerde maar dan terugkwam en midden in het dichtste gedrang van 
de strijd niet slechts zijn meester zocht, maar dan ook vond! Wat moeten we denken van 
honden, die niet alleen in staat zijn mensen te volgen naar plaatsen die zij kénnen, maar zelfs 
naar plaatsen, die zij niet kennen? Indien dat allemaal uitingen van instinkt zijn, dan is dat 
instinkt klaarblijkelijk waardevoller dan het verstand van menig mens. 

We vinden ook heel vaak, dat het dier een daad van zelfopoffering stelt. We weten dat een 
dier – en daarbij ontmoeten we weer het paard, de hond, in een enkel geval een leeuw en in 
meerdere gevallen een olifant - in staat is eigen gevaar te vergeten, wanneer het erom gaat 
een vriend te redden. Die vriend kan zijn van het menselijk geslacht, maar kan ook behoren 
tot een andere dierensoort. Er is b.v. een geval bekend dat plaats vond in een buitenwijk van 
Londen, waarbij een hond en een kat gedurende lange tijd samen hadden gewoond in één 
huis. Toen deze kat tijdens een brand geen uitweg wist te vinden drong de hond binnen nam 
de kat als een soort jong in de kaken en droeg het spartelende en krabbende dier naar buiten. 
Dat hij daarna onmiddellijk begon te grommen, omdat de kat hem gekrabd had, is begrijpelijk. 
Daar is het nu weer een hond voor. Maar deze handeling op zichzelf geeft toch blijk van een 
overweging. 

In de eerste plaats moest de hond beseffen, dat de kat in levensgevaar was. Hij kon dat niet 
uit ervaring weten. We kunnen toch niet aannemen dat honden honderden keren in een brand 
zijn geweest en dat daardoor het instinct ontstaat. 

In de tweede plaats: honden en katten zijn normalerwijze elkaars vijanden. Hier is een 
vriendschap tussen deze beiden ontstaan en hier is ook een denken aan de "vriend", met 
uitschakeling van verschil van ras. 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 2

In de derde plaats: dat de hond de kat in de mond draagt is natuurlijk, maar dat hij dit ook 
doet terwijl dit verschrikte dier zich met alle nagels tracht te verweren, is niet natuurlijk meer; 
het strookt niet met de normale gedachten van de hond. 

Redelijkerwijze gesproken dus, moet die hond nagedacht hebben. Hij heeft dat misschien niet 
zo gewichtig en overpeinzend gedaan als de mens, maar hij heeft zich feiten gerealiseerd, voor 
hem nieuwe verschijnselen met elkaar in verband gebracht, daaruit de conclusie getrokken en 
daarop gehandeld. Die hond heeft dus werkelijk wel een vermogen tot denken. 

Ik wil nu natuurlijk niet vervelend worden en u alleen maar spreken over dergelijke 
buitenissige gevallen; toch is er één, dat ik nog aan wil stippen en dat is het verhaal van een 
paard. Het verhaal speelt zich af in Nieuw Mexico, dus het zuidelijk deel van de Ver.Staten. 
Zoals u weet komen daar verschillende soorten slangen voor, waaronder de zeer gevreesde 
ratelslang. Nu zal een paard van nature trachten om weg te vluchten en als dat niet gaat, 
trachten met de hoeven de slang te verpletteren. Maar dit paard komt terecht in een klein 
circus of eigenlijk was het niet eens een circus maar meer een "sight-show". Het beest werd 
gedresseerd en trad op als "rekenend paard". In diezelfde show was ook een danseres, die 
werkte met een paar boa-constrictors. Het vreemde is, dat ook wanneer de boa’s soms – per 
ongeluk - vrij waren en warmte zochten in de buurt van het paard in de stal, het paard nooit 
met deze dieren strijd heeft gehad, noch schuw of onrustig van hun aanwezigheid werd. Toch 
werd datzelfde dier onmiddellijk actief, wanneer er ook maar vér in de omgeving een 
ratelslang of een onbekende slang opdook. U zult zeggen: een kwestie van gewennen. Niet 
helemaal juist. Want een slang blijft een slang. Het dier kan aan het gevaar gewend zijn, maar 
hoe komt het er dan toe, een absoluut onderscheid te maken tussen deze boa-constrictors en 
een ratelslang? Die vraag heeft men zich ook gesteld in een kleine Franciscaanse missie in 
Panama, toen dit kleine amusementsbedrijf daar zijn vertoningen gaf. En om nu uit te zoeken 
of het dier inderdaad alleen maar reageerde op het verschil tussen boa-constrictor en 
ratelslang, heeft men een daar aanwezige boa-constrictor uit een slangentuin gehaald en in de 
nabijheid van het paard gebracht. Er waren 10 man nodig om het paard te kalmeren. Het dier 
kende dus klaarblijkelijk het persoonlijkheidsverschil en realiseerde zich het gevaar van de 
vreemde boa-constrictor, terwijl een andere - voor het menselijk oog er precies zo uitziende 
boa-constrictor - die behoorde tot het nummer van de danseres, werd getolereerd en zich 
desnoods, zij het niet met veel genoegen, mocht kronkelen om de hals en de schouders van 
het paard. 

Deze voorbeelden op zichzelf tonen m.i. aan, dat een dier in staat is feiten te realiseren en te 
combineren, en bovendien dat dit niet alleen gebeurt na training, maar dat het dier daar 
vanuit zichzelf toe komt. En dan komen we tot het tweede deel, n.l.: Kan men het dier leren 
om te denken? 

Proeven zijn genomen o.a. met apen. Deze apen konden o.m. kleur onderscheiden en deze 
kleur associëren met voedsel. De dieren konden verder worden afgericht op het bedienen van 
simpele apparatuur om daaruit drank of voedsel te kunnen krijgen. Zij konden echter óók 
gewend worden aan het in beweging brengen van een bepaalde automaat door eigen oefening. 
Deze automaat gaf geen voedsel maar bracht alleen een schommel in beweging. De dieren 
bleven pompen tot de luchtdruk groot genoeg was om de schommel gedurende enige minuten 
te laten zwaaien, en daarop was er een heel gevecht wie er op die schommel mocht zitten. Die 
proeven zijn genomen in de zoo in de Bronx, dus in New York. 

Er zijn duizenden voorbeelden van dieren, die leren bepaalde handelingen, die niet of slechts 
zeer ten dele in hun natuur liggen, te associëren met waarden, die voor hen belangrijk zijn. 
Maar die waarden moeten dan ook belangrijk zijn. Bij voorbeeld: Je kunt een kip leren tegen 
een knop te pikken, als daardoor graan vrij komt. Wanneer daardoor echter zemelen of 
wormen vrij komen, dan zal de kip veel ijveriger zijn en veel sneller leren. Komt er alleen maar 
grind, of wat voor de kip alleen maar onbelangrijk is tevoorschijn, dan zal ze zich daar niet 
voor interesseren en blijkt ze, zelfs wanneer ze het kunstje kent, de belangstelling daarin heel 
gauw te verliezen. En juist dat laatste is voor mij weer een bewijs, dat die kip, al is ze dan 
spreekwoordelijk dom, tóch nog een zeker denkvermogen heeft. Want anders zou ze doorgaan 
tot in het oneindige in de hoop, dat er weer graan zou komen. Nee, de kip wil gedemonstreerd 
zien dat er graan komt, en dan doet ze het weer en niet voor die tijd. Hiermee mag ik dus wel 
stellen: het dier denkt, zij het beperkt. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 3

Maar kan een dier nu denken als een mens? Ik meen dit ontkennend te mogen beantwoorden. 
Er zijn dieren, die een buitengewone capaciteit hebben op meetkundig of rekenkundig terrein. 
Het eigenaardige is dat b.v. een paard na enige oefening meetkundige figuren kan visualiseren 
en uitrekenen. Er bestaan verslagen over paarden van Traptou dat een paar van die paarden 
in de stal konden optreden als volkomen rekenmeesters, waar lange tijd ook proeven mee 
genomen zijn. Maar dat is één capaciteit, niet volledig. 

We weten, dat je een aap iets kunt leren, maar slechts door veelvuldige herhaling. Het moet 
dus bijna gewoonte worden, want hij begrijpt het de eerste maal wel onmiddellijk, maar hij 
vergeet het. Hij heeft dus een beperkt herinneringsvermogen. In déze zin is het dier dus 
niet-denkend. Het geheugenwerk van het doorsneedier is gebaseerd op direct, voor eigen 
leven, genoegen en vermaak belangrijke punten. 

Nu heeft u allemaal wel eens gehoord, dat olifanten kunnen dansen; niet alleen in het circus, 
maar ook in de vrijheid. Dat ze met bepaalde trappelbewegingen hele oppervlakten 
vaststampen. En dat is niet alleen een legende en u kunt het niet alleen vinden in de boeken 
van Brehm maar ook in vele andere werken over dierkunde. Men heeft gedacht dat dat dansen 
een soort van vreugde-uiting was, maar dat is niet waar. Een kudde olifanten stampt bepaalde 
plaatsen aan wanneer deze daar om één of andere reden langere tijd verblijft zonder te 
trekken. Een dier als een olifant trekt normalerwijze. Maar zo'n verblijf is een soort 
clanvergadering. Het vreemde is dat dit in verband staat met paring. Er vindt een uitwisseling 
plaats tussen verschillende kudden. Die is niet groot, maar ze is er. Het dier voorkomt zo 
automatisch inteelt. Men zou kunnen zeggen: "Ja, maar dat is een gewoonte". Neen. Dit is 
zeer zeker overlegd en het feit dat de dieren op bepaalde tijden op vaste plaatsen, die echter 
steeds wisselen, elkaar weten te treffen is m.i. weer een bewijs, dat het dier naast zijn eigen 
gebied, met zijn drenkplaatsen en zijn eigen graasplaatsen, wel degelijk het bestaan van nog 
een groter deel van de wereld erkent er zich bewust is van relaties met zijn mededieren. Dat 
hij al dansende een gladde vloer maakt en eventueel alle onbelangrijk maar gevaarlijk of lastig 
ongedierte op zo'n manier verdrijft, dat bewijst alleen, dat hij ongestoord wil zijn in die tijd. 
Een soortgelijk verschijnsel kennen we b.v. bij de tijger. De tijger heeft een vast jachtgebied 
en in dat vaste jachtgebied jaagt hij meestal lange tijd op dezelfde soort prooi. Niet alleen de 
tijger, die een menseneter wordt en dus steeds achter de mensen aan zit, maar je hebt onder 
de tijgers ook speciale buffeljagers. Andere daarentegen zoeken het meer op het gebied van 
herten. Ook de leeuw zal veelal een bepaald soort prooi enige tijd achter elkaar jagen. Hij 
jaagt b.v. langere tijd op de zeboe of op de zebra of op de springbok of wat hij daar ook verder 
in de buurt vindt. Wanneer hij daarop jaagt, dan gebruikt hij een vaste tactiek. Deze tactiek 
wordt niet slechts door één leeuw gebruikt, maar door meerdere leeuwen want de jacht van de 
leeuw is een gemeenschapsbeweging. Hierbij blijkt, dat het dier volkomen in staat is zich aan 
plotseling veranderende condities aan te passen, maar volledig in de war raakt zodra het 
buiten het bekende jachtgebied zijn prooi vervolgt. De mooie tactiek die in het jachtgebied 
volkomen redelijk is, blijkt niet meer op te gaan zodra hij buiten zijn jachtterrein terecht komt. 

Het dier denkt, maar is in zijn denken wel zeer aan gewoonten gehecht. Verandering in het 
gewende betekent voor het dier een grote zenuwspanning, waardoor zijn geheugen niet meer 
zuiver functioneert in dit geval. 

En nu zou ik toch wat willen zeggen over het "circusdier". 

We weten allemaal, dat in het verleden dieren wel eens met geweld werden "gebroken". Dat 
noemde men ook temmen. Maar in heel veel gevallen zien we dieren optreden in een circus 
waarbij men gedurende de dressuur een beroep heeft gedaan op hun speciale eigenschappen. 
De leeuw, die springt van het ene steunpunt van de kooi naar het andere of over een balk 
balanceert of zelfs over een paar koorden, doet eigenlijk niet veel anders dan wat hij in de 
natuur ook wel doet. En die leuke zeeleeuwen, die ballen op de snuit balanceren, de robben die 
zo heerlijk voor zichzelf applaudisseren, de toeterblazende zeebeesten, zij doen wat zij in hun 
eigen leven zelf als spel ook doen. 

De wreedheid zou kunnen bestaan in het verwijderen van het dier uit zijn normale milieu, 
maar nu blijkt ons dat wanneer een dier in een circus is groot geworden, dit dier in geen enkel 
ander milieu precies meer past. Of dat nu een paard is of een tijger, of dat nu een bruine beer 
is of een pony of een hond, het dier is gewend aan een bepaald programma. Het afwerken van 
dat programma draagt in zich een zekere vreugde: vreugde van de arbeid. 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 4

Dat hebt u in een dier waarschijnlijk nooit gezocht; toch is het zo. Er zijn dieren, die zoveel 
plezier hebben in bepaalde passen, in bepaalde handelingen, dat zij die ook in hun vrije tijd 
verrichten. 

In het circus van Hagenbeck was een zeer beroemde olifantentroep. 

Twee olifanten, Nora en Betsy maakten daarvan deel uit maar werden om verschillende 
redenen ondergebracht in het grote dierenpark van diezelfde organisatie in de nabijheid van 
Hamburg. Deze olifanten vonden daar een betrekkelijk groot wat zandig terrein waarop zij zich 
vrij konden bewegen. De oppassers gaven daar met die dieren wel voorstellingen. Maar wat 
gebeurde er nu? Zodra Betsy en Nora, die beiden een beetje ziekjes waren, ontdekten dat er 
veel mensen stonden, dan kwamen ze zelfs van achter op het terrein, dat ettelijke honderden 
meters, ik meen 800 meter diep is, naar voren toe, waar de mensen waren en begonnen dan 
hun kunsten te vertonen. Daarna eisten zij dan luid trompettend hun beloning in de vorm van 
een snoepje en dan verdwenen ze. En dat deden ze wel 6 of 7 keer op een dag. Nu kunt u mij 
vertellen, dat die dieren zo gewend waren aan die dressuur, dat ze niet anders meer wisten, 
en dan wil ik dat nog accepteren. Maar dat die dieren het "publiek" associëren met de 
mogelijkheid een snoepje te verdienen ( en wat dat betreft is de rest van de kudde er in die 
tijd wel heel slecht afgekomen, want die twee wisten met hun kunsten de mensen te verleiden 
juist hén dat lekkers te geven) dan ga ik me toch wel afvragen of u dan wel helemaal gezond 
bent als u zegt dat dit geen dénken inhoudt. 

Het circusdier kan volkomen gelukkig zijn en komt soms tot een zeer dichte associatie met de 
mens. Hierbij dènkt het dier wel degelijk. Let u eens op als u een nummer ziet met wilde 
dieren. In een leeuwenkooi of in een kooi met een gemengde troep zult u zien dat er één of 
twee dieren zijn waar de temmer gerust zijn rug naartoe kan keren, de anderen houdt hij in 
het oog. Wannéér het zover komt, dat één van die anderen ondeugend zou willen worden en 
dus gevaarlijk, dan blijkt dat juist die wachters onmiddellijk grommend waarschuwen: "denk 
erom, kom niet aan onze baas, anders komen we aan jou". Er zijn gevallen bekend van 
mensen, van Hans Brühl, een Zuid-Duitse temmer - ik meen, dat het een Beier was – die 
gered werden door hun leeuwen. Gered, wel te verstaan, doordat een of twee zich boven hen 
stelden toen ze gewond waren en ze verdedigden, ondanks de opwindende bloedgeur, tegen 
de aanvallen van de anderen. 

Hier spreekt een trouw aan de persoon en een gehechtheid uit die ook alweer wijst op het 
vermogen van het dier te associëren en te denken; het vermogen om trouw te zijn, het 
vermogen om lief te hebben. 

Nu spreek ik juist niet over honden en katten omdat iedereen zegt: nou ja, Ja dat weten we 
wel, maar die dieren zijn zo langzamerhand verknoeid, nietwaar? Wat gebeurt er wanneer ze 
een dergelijk dier wegnemen uit de menselijke omgeving? 

Neem b.v. een doodgewone koe. Een koe is, zo zegt men doorgaans, maar een dom wezen. Ik 
kan het daar niet helemaal mee eens zijn. De koe heeft, zij het maar een beperkt, verstand. 
Ze is gewend om de mensen voor zich te laten denken en de mensen voor zich te laten 
werken, maar ze weet heel goed met wie ze te maken heeft. Het komt zelfs voor, dat koeien 
opzettelijk geen of weinig melk geven, wanneer ze worden gemolken door iemand, die haar 
niet bevalt. Zet een dergelijke koe in een bos. Laat haar los, zodat zij gedwongen wordt voor 
zichzelf te zorgen en het dier zal waarschijnlijk binnen enkele dagen creperen. Het is niet meer 
"geschikt voor de vrijheid". 

Iets dergelijks gebeurt met een kanarievogel. Men kan zeggen: "Wat zielig zo'n beestje in een 
kooitje;" maar buíten dit kooitje kan dit teeltproduct niet meer leven. Het is a.h.w. zijn 
natuurlijke omgeving geworden. Binnen die kooi denkt het dier, want anders zou het niet 
ontsnappen. Het zoekt net als de mens naar die grotere paradijswereld, die altijd weer een 
ontstellende teleurstelling blijkt. Maar het keert ook weer terug naar zijn kooitje als het zijn 
kans krijgt. En dat is iets waar we eigenlijk verder over moeten praten. 

Nu zeggen heel veel dierenbeschermers: "Ja maar, je moet het dier beschermen tegen de 
wreedheid van de mens". Dat is tot op zekere hoogte waar. Wanneer je een waakhond hebt, 
dan verricht dit dier - als een werker – een bepaalde taak; het volbrengt een zekere arbeid. 
Daarvoor moet het beloond worden en niet alleen met voedsel. maar ook met waardering en 
daarnaast ook met een behoorlijke huisvesting. Het dier moet een droge en een tochtvrije 
ligplaats hebben. Die hond echter ontvangt een bepaalde opvoeding; in deze opvoeding ligt 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 5

zijn taak. Zegt u nooit: "de arme hond, die de hele dag buiten is". Zijn voorvaderen waren 
altijd buiten. Deze hond kan ertegen. Hij heeft natuurlijk zijn schuilplaats nodig, omdat hij vast 
ligt of aan een loopketting ligt, maar dat "buiten blijven" doet hem niets. 

En u meent misschien, dat uw arme poesje Minette vandaag of morgen doodongelukkig zal 
worden, wanneer ze vrij zal komen. Dat is niet waar. Het dier heeft een gehechtheid voor het 
huis; dit is een jachtterrein. Het heeft de gehechtheid voor de mensen vaak; het zijn een soort 
kameraden geworden, diegenen die horen bij dit jachtterrein en daarbij nog vaak bij de 
prettige verschijnselen daarvan zoals: voedsel, warmte, streling, gezelschap. Maar diezelfde 
poes - losgelaten in een bos - verwildert er snel en wordt weer tot een gevreesde jager. Hij 
heeft de eigen karakterinstincten van de katachtigen dus behouden en past zich zeer snel aan. 
Het enige, waar de katachtigen zich niet aan kunnen aanpassen - of althans niet snel - is een 
gevangenschap. Het verandert hun aard en breekt hun karakter, wanneer ze machteloos 
blijven. Maar verder passen ze zich overal aan. Het is mogelijk om een tijger over een afstand 
van duizenden kilometers te vervoeren en vrij te laten; binnen 3 dagen heeft hij een 
jachtterrein afgebakend, zijn tegenstanders daar verdreven en dan leeft hij zoals hij altijd 
geleefd heeft. 

Dat zijn zo een paar gegevens over dieren. Het dier met zijn beperkt vermogen tot denken 
maakt natuurlijk een bewustwordingsproces door; maar meen niet, dat er in dit opzicht een 
directe band is te vinden tussen mens en dier. Deze ligt al in een heel ver verleden. Laat ons 
zeggen tot 900.000 jaar geleden waren mens en dier nog weinig verschillend van elkaar. Zij 
kenden gelijke gewoonten en gebruiken. Maar sedertdien hebben de dieren zich ontwikkeld in 
een geheel andere richting dan de mens dit heeft gedaan. Dat betekent dat het dier, het 
denken van het dier zowel als het bewustwordingsproces van het dier, zich in een geheel 
andere richting bewoog. 

En dan denk ik hier aan die heerlijke gedramatiseerde romans, waarin een kat of een hond de 
hoofdrol speelt. Films - als ik me niet vergis - van een zekere Lassie, of van die leuke boekjes 
over Jenny, de poes. Allemaal leuke dingen, dat ben ik met u eens, maar het is net zo reëel als 
het sprookje "De wijze kater" van Frabricius. Want een kat, of een hond, denkt anders dan een 
mens. Hij kan niet komen tot menselijke associaties. Op het ogenblik, dat u méént dat het dier 
handelt of reageert als een mens, misinterpreteert u datgene wat het dier doet. 

Bij voorbeeld: uw poes komt naar u toe huppelen, draait een paar maal op uw schoot om en 
gaat heerlijk liggen knorren. En u denkt: "wat is hij nu blij bij mij te zijn; hij houdt toch van 
me als een klein kind". Wacht even: Poes heeft zich een warme en aangename plek gezocht, 
waarbij eigen snorren nog ondersteund kan worden door de streling van een ander; iets wat 
de moeite van het zichzelf wassen spaart. 

U denkt: wat is die hond toch blij als ik thuis kom. In zekere zin ja, want hij heeft wat 
aanspraak nodig. Het is een dier, dat gewend is in een roedel, in een horde, te leven . Een 
hond, die alleen is, zoekt gezelschap. Maar zegt hij nu tegen u, dat u zo lief en zo aardig bent? 
Helemaal niet. Hij probeert u te vertellen dat het hoog tijd is, dat hij eindelijk zijn eigen 
gezelschapsleven weer eens kan opnemen, dat hij zijn eigen instinct tot gezelligheid verder 
kan ontplooien. En dat speelse springen, dat hij tegen u doet, is alleen maar een afschaduwing 
van het vechten, dat hij alleen maar met zijn kameraden kan doen. Maar hij weet: tegen u kan 
hij niet op, en daarom bijt hij niet. In plaats daarvan likt hij. U meent, dat uw hond toch wel 
erg lief en verstandig is, wanneer hij op een fluitje onmiddellijk terug keert. U vergeet één 
ding: dat u een hele tijd nodig heeft gehad om hem dat te leren. Van jongs af weet hij, dat zijn 
veiligheid én zijn zekerheid daarvan afhangen. Als de wolf ergens helemaal alleen zit in de 
vlakte en hij hoort het huilen van een andere wolf, dan gaat hij onmiddellijk op dat teken af. 
Het is instinct. Gehoorzamen daaraan, evenzeer. Al die heerlijke, lieve interpretaties van 
zich-als-kinderen-gedragende dieren, zijn dus over het algemeen wel erg fout. 

Aan de andere kant mogen we niet ontkennen, dat een dier, zij het op zijn wijze, nádenkt en 
zijn conclusies trekt. En de beleefdheid b.v. van een hond kan vooral bij jongere honden tot 
uiting komen in het u brengen van een pantoffel, een hoed, al dan niet door de tanden 
verfomfaaid. Dan vindt u het misschien heel erg, dat die zomerhoed alweer naar de maan is of 
dat uw beste glacé-pumps plotseling de krassen van een hondenmond vertonen. Maar dat dier 
heeft niets anders gedaan dan u erkennen als het "hoofd van de horde". Hij brengt u n.l. een 
"vleesoffer" zoals dat soms ook gebeurt, wanneer een hond zich een partner kiest. Een 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 6

huwelijksgebruik dus - vooral bij de wilde hond - ofwel wanneer hij, zoals bij de rode honden 
van de steppen b.v., wil worden opgenomen in een bepaalde kring. Hij zoekt dan de sterkste 
uit, brengt die een vleesoffer en verwerft daarmee een zekere bescherming. Tussen haakjes: 
dat lijkt wel aardig op beschaving. Ja, de mens doet dat met verzoekschriften en in de oudheid 
moest zo'n verzoekschrift vergezeld gaan van een aantal klinkende Louis d'ors of iets 
dergelijks, anders had het geen waarde. Maar had je de gunst van zo’n hooggeplaatste 
eenmaal gekocht, dan was je ook beschermd. Er zit iets van een gelijksoortige ontwikkeling in. 
En laten we nu nog even overstappen naar een heel ander soort van denken, n.l. het 
groepsdenken, dat we zien bij bepaalde insectenvolken. We vinden het bij de bijen, in 
beperktere mate bij de wespen, daarnaast bij verschillende mieren- en termietenstammen. 
Hier heeft het volk een vaste wet. Deze wet wordt elk jong dier a.h.w. vanaf de geboorte 
bijgebracht en ingepompt. U denkt misschien, dat een jonge werkster wanneer ze geboren 
wordt, onmiddellijk met haar taak in een bijenkorf begint, maar dat is niet zo. De jonge 
werkster krijgt taak na taak toegewezen. Ze wordt net zo goed opgevoed als u en gaat daarbij 
van klasse tot klasse tot ze ergens haar juiste plaats heeft gevonden en daar blijft ze dan. 
Hetzelfde geldt voor de koningin. Volgens de mensen een vorstelijk vereerd wezen, maar in 
feite niet veel anders dan een eieren-leg-machine. Bij de bij is de "wet van de korf” zo sterk 
geworden, dat zij het individu wordt ingepompt. Dat is net zoiets als uw rechts houden op 
straat. Dat wordt u ook van jongsaf aangeleerd en wanneer u een klein beetje een volgzaam 
figuur bent, dan houdt u overal automatisch rechts, tot in de gang thuis toe. Dat doet de bij nu 
ook. 

Daarnaast vinden we bij de mieren, maar ook bij de bijen, een zekere specialisatie. Die 
specialisatie ontstaat enerzijds door het lichamelijk afstemmen op een bepaalde taak. Bij de 
bijen wordt een verschil gemaakt tussen de verzorging van b.v. de dar, de werkster en de 
koningin. De mier maakt bij de verzorging van de pop een aanmerkelijk verschil tussen de 
wachter, de werkster binnen, de z.g. "draagster" of buitenwerkster, de eventuele koninginnen 
en daarnaast - heel typisch - vooral de tweede soort “krijgers". In bijna elk nest vindt men 
twee soorten soldatenmieren, behalve bij de kleine groene weidemier; die heeft ze niet. Hier 
wordt dus een bepaalde taak vanaf de geboorte, en door voeding, en door de omgeving, en 
door scholing a.h.w. ingepompt. Zo ontstaat een gemeenschappelijk denken, dat van geslacht 
tot geslacht wordt overgeleverd en bepalend is voor het denkpatroon van het individu. 

Toch zijn er mieren, die zeer individueel kunnen handelen. Wist u b.v., dat er onder de mieren 
"pimpelaars" voorkomen? Als men de grote mierengangen beziet, dan kan men daar heel vaak 
de speciale "honingvaten" vinden. Die honing is een sap, dat gewonnen wordt van de bladluis 
– van gastdieren , dus van "veel" - en dat wordt bewaard door speciaal daarvoor gegroeide 
mieren, die dat dan in grote hoeveelheid in zich bergen. Eén soort levend vat dus. En nu moet 
u eens opletten: nu zijn er van die mieren, die kunnen niet aan zo'n paar - want je vindt overal 
van die "stalletjes"' waar ze inliggen - van die drankvaten voorbijkomen of ze tikken even aan 
opdat ze een druppeltje van dat heldere sap krijgen. En dan zijn ze ook tipsy ook! Toch zal die 
mier, al is hij nog zo tipsy, nog zo hebzuchtig, nog zo strijdlustig misschien of zo egoïstisch, 
wat hij als individu kan zijn, steeds blijven binnen het kader van de wet. En dat is nu het 
belangrijke punt. 

Ik heb nu een hoop aardige dingen verteld, maar het wordt zo langzamerhand tijd dat we 
terzake komen. Het is werkelijk heel leuk, als je dat beziet: Elk dier heeft zijn eigen opvatting 
van rechten. Wanneer een dier bij de geboorte door de moeder wordt opgevoed gedurende 
ongeveer een derde van de draagtijd, dan heeft het dier in deze tijd van de moeder zoveel 
gewoonten overgenomen en geleerd, dat het zich voortdurend zal gedragen, als een 
volwaardig lid van zijn ras. Wordt het daarentegen onmiddellijk opgevoed buiten het 
gezelschap van soortgenoten, dan blijkt dat een betrekkelijk klein gedeelte van die 
gedragsregels en wetmatigheden blijft bestaan. Een deel ervan is dus genetisch, een deel 
ervan is overlevering en daarnaast blijkt dat ook een deel daarvan door ervaring wordt 
verworven. 

Het denkende dier, met z'n geheel andere denkgewoonten, heeft op de wereld normalerwijze 
een gelukkige huishouding kunnen voeren. Voor het dier is de dood niet iets verschrikkelijks. 
Het sterven zelf niet, de angst ligt in de pijn. Voor lijden is het dier net zo bevreesd als de 
mens. Het is echter in vele gevallen ongevoeliger dan de mens, en de eerste pijnprikkel ligt 
dus heel wat hoger terwijl ook de pijngrens heel wat hoger ligt, dan bij de mens. Het dier kan 
meer pijn verdragen. Dit dier nu staat, in plaats van in zijn eigen, evenwichtig milieu, waarbij 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 7

de wet van de sterkste, de wet van de jungle zoals men die wel eens noemt, zorg draagt voor 
een perfect evenwicht, tegenover de mens. En die mens moet misbruik maken van zijn 
overwicht t.o.v. de dierenwereld. In deze zin is de mens ook een dier. Een zeer gevaarlijk dier, 
dat dan ook door de meeste dieren wordt ontvlucht. 

Om een paar voorbeelden te geven: Wist u, dat wanneer u kalm en rustig de meest 
gevaarlijke gifslang nadert, er maar 2 of 3 soorten zijn die aanvallen? De meeste trekken zich 
bescheiden terug. Wist u, dat de normale leeuw, de normale tijger, bij voorkeur de mens niet 
aanvallen, tenzij deze: 

a) binnen hun jachtgebied is doorgedrongen. 

b) zich verzet tegen hetgeen het dier zich heeft voorgenomen. 

Dan zijn er ook dieren, b.v. de krokodil, die zeggen: daar komt een lekker sappig boutje. En 
dat is eigenlijk nu niet zo'n wonder, want de krokodil is evenals de kaaiman in de eerste plaats 
een lijkeneter en de mens leent zich voor die rol makkelijker dan menig ander dier, zodat hier 
vaak een zekere voorkeur voor de mens ontstaat. Wist u, dat ook kaaimannen verschillende 
kwaliteiten onderscheiden? Evenzo de aligator. Er zijn bepaalde aligators, die wel een neger 
zullen aanvallen, maar geen blanke, of omgekeerd. Dat "wit" smaakt veel beter dan het 
"zwart" of omgekeerd. En wist u dat een aligator, een kaaiman,of een krokodil niet tegen 
kittelen kan? U lacht erom, maar men ving en vangt deze dieren vaak door ze met een 
behendige greep op de rug te gooien, en ze dan even over de buik te krabbelen, waarop een 
krampachtig kaakgeklap en staartgekwispel begint, dat echter niet schadelijk is - een soort 
hypnotische toestand - en in die toestand kan dan een lus om de bek worden gegooid en dan 
is de zaak voor elkaar. De staart en bek kunnen dan worden vastgesjord. 

Goed, dat was weer een uitwijding die er niet bij hoort. Om nu even terug te keren tot die 
mens. 

De mens heeft het evenwicht verstoord en zal dit moeten blijven doen. De mens heeft b.v. de 
vogels voor een deel uitgeroeid en daardoor zal hij een intensievere strijd tegen de 
insectenwereld moeten voeren. In sommige streken heeft de mens de vleeseters uitgeroeid; 
het gevolg is dat hij zich nu tegen de planteneters moet verweren, omdat die elke oogst a.h.w. 
aantasten. In andere plaatsen schiet de mens weer zoveel planteneters, dat de vleeseter, de 
carnivoor, te weinig voedsel heeft. In de natuur worden verstoringen van het evenwicht langs 
de weg van geleidelijkheid hersteld. 

Is er veel voedsel, dan worden er ook veel carnivoren geboren. Is er weinig voedsel, dan zijn 
er dus weinig herbivoren en komen er ook vanzelf minder carnivoren, want door de honger 
sterven nesten uit, gaan oude exemplaren teniet en worden zelfs de sterkste exemplaren 
zwakker. Maar als de mens komt, dan doet hij dat zo plotseling, dat de vleeseter een soort 
plaag wordt. Toen in Amerika de buffeljagers binnen een 20-tal jaren praktisch de grote loop 
van de kudden geheel onmogelijk maakten en de buffeltrek door hele slachtpartijen teniet 
werd gedaan, toen bleken overal plotseling de wolf en de coyote als een vlaag van ellende over 
het land te strijken en worden deze werkelijk gevaarlijk. Dat is een typisch verschijnsel. 

De mens heeft wel degelijk een plicht tegenover het dier, maar heeft die ook tegenover 
zichzelf. Die zullen we trachten onder woorden te brengen, want daarom is eigenlijk het hele 
betoog begonnen. Kijk eens, een mens, die zich een beetje bewust is van zijn menselijke 
waarde, zal nooit onnodig misbruik maken van het onvermogen van het dier. 

Hij zal dit dier nooit kwellen, zijn voedsel ontnemen of op andere wijze in zijn normale 
levensuitingen hinderen. 

In de tweede plaats: Een mens die, hetzij door eigen levensnoodzakelijkheid, hetzij op andere 
wijze met het dier in contact komt, zal zich te allen tijde voor ogen stellen, dat het dier niet 
onredelijk is, maar ongeveer dezelfde redelijke vermogens bezit als een kind. Het intellect van 
dieren varieert van dat van een kind van ongeveer 9 maanden tot een kind van 6 a 7 jaar. Dat 
laatste getal is de hoogste top, die bereikt wordt b.v. door mensapen. Wij zullen de dieren dus 
moeten behandelen alsof zij kinderen waren van die leeftijd en van hen ook evenveel moeten 
tolereren.  



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 8

De mens moet zich ook realiseren dat, nu hij eenmaal het evenwicht verstoord heeft en 
zichzelf als meester op deze planeet heeft gevestigd, hij zelf het dier voortdurend zal moeten 
blijven onderdrukken. Hij kan het dier niet de vrijheid teruggeven, noch het dezelfde 
mogelijkheden toestaan, die het vroeger in zijn milieu had. Wat dat betreft wordt een 
dergelijke beperking zelfs door de dierenvrienden in de huiselijke praktijk wel toegepast, want 
er liggen in deze stad heel wat poesjes en katers te slapen, die eigenlijk ex-poes en ex-kater 
zijn, voor zover het hun geslachtelijke functies betreft. 

De mens heeft hier ingegrepen en enerzijds niet een leven genomen, maar wel een deel van 
dat leven. Wanneer een dier eenmaal weet wat het verliest, is dat de grootste wreedheid, die 
je een dier aan kunt doen. Men heeft niet het recht oudere dieren door castratie of anderszins 
van hun levensfuncties te beroven. Doet men dit toch, dan zal men hierdoor een haat tegen de 
mens kunnen veroorzaken. Een geestelijk gebroken zijn, dat misschien het best vergeleken 
kan worden met het verliezen van een geliefde echtgenoot(e) na een 40-jarig huwelijk. Er is 
iets wat in dat leven hoort en nu is het weg! Dan kun je alles doen wat je wilt en je kunt 
gewoon verder gaan, maar je komt er nooit weer helemaal bovenop. Zo is het met een dier 
ook: dat recht heeft de mens niet. 

Het dier is door zijn functie bestemd tot mindere van de mens. En als mindere van de mens zal 
het moeten leven. 

Wanneer het gaat b.v. om het redden van een mens of van een dier, zal de mens te allen tijde 
voorrang moeten hebben. Pas wanneer de mens gered is en zonder te groot gevaar voor het 
leven een dier kan worden gered, dan komt dat dier aan de beurt. 

Een ander punt, dat men ook wel eens vergeet, is dit: Zomin als u een volwassen mens "een 
mens" zult noemen, wanneer hij een onmondig of onmachtig kind kwelt zonder reden, zo kan 
men een mens geen werkelijke "mens" noemen, wanneer hij vivisectie bedrijft op dieren, 
zonder de hoogste noodzaak. Maar wanneer in het belang van de maatschappij een jong mens 
een tijdlang aan de samenleving wordt onttrokken door het in een opvoedingsgesticht te 
plaatsen, dan mogen we dit misschien vergelijken met een lijden, een dier aangedaan, 
wanneer het noodzakelijk is bepaalde proeven te nemen om daardoor de mens te kunnen 
redden. 

Het is de onnodige wreedheid, die de mens vernedert. Niet de wreedheid op zichzelf. Het dier 
kan deze wreedheid begrijpen, maar zal nooit kunnen begrijpen, dat dezelfde mens, die dit 
dier vriendelijk behandelt en als vriend optreedt, hem kwelt. Laat ons dus wel stellen, dat 
degenen, die zo erg lief zijn tegen de dieren, waarmee ze proeven uithalen, feitelijk dubbele 
misdadigers zijn, omdat ze hun vrienden verraden. 

Dat men een dier eenvoudig aan proeven onderwerpt, wanneer er geen andere uitweg is, is 
aanvaardbaar. Zelfs aanvaardbaar was dat, toen geen andere mogelijkheden bestonden een 
serum te verkrijgen, paarden werden gebruikt om sera tegen bepaalde gifslangen te 
vervaardigen. Het was niet prettig voor het paard, maar gezien de conditie en verhouding was 
het aanvaardbaar. Maar wat erger was: het dier kon hier iets van begrijpen en kon met een 
zekere gelatenheid zijn lot aanvaarden, zoals het dit ook doet wanneer het in een val komt, en 
dit ook doet wanneer het straf krijgt en weet dit verdiend te hebben. 

Wat het dier nooit zal kunnen begrijpen, want daarvoor is het denken van het dier niet 
gecompliceerd genoeg, is onrechtvaardigheid. 

Macht, geweld kan het begrijpen. 

Liefde en genegenheid kan het begrijpen en aanvoelen. 

Het kan zowel gevangenschap als vrijheid accepteren en verwerken, maar nooit een verraad. 

En het dier. 

Het dier is geen verrader. 

En dan een belangrijk punt: Voor het doorsnee-dier, dat huisdier wordt, is de mens een soort 
god. Dit komt doordat hij meer overlegd reageert dan het dier en zo, ondanks de lichamelijk 
snellere en betere reactie van het dier, meestal zijn meerdere is. Maar om een werkelijke god 
te kunnen zijn voor het dier en daarmee inhoud te geven aan het dierenleven, moet de mens, 
zeker naast rechtvaardig, voor alles machtig zijn. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 9

Elk dier, vanaf het insect tot de warmbloedige zoogdieren toe, heeft alleen respect voor macht. 
Zelfs de vogel accepteert alleen macht als een bewijs. Een vogel met zijn eigen terrein, met 
zijn eigen zangtak en zijn eigen nesttak, respecteert alleen de macht van een sterkere, nooit 
van een zwakkere. 

Wanneer de mens wil meewerken aan de bewustwording van het dier enerzijds en een 
gezonde verhouding tussen mens en dier anderzijds, dan zal hij te allen tijde de sterkere 
moeten zijn van het dier; dan zal hij de meester van het dier moeten zijn, maar op een voor 
het dier en dierlijk denken, redelijke wijze. 

Dan zou ik graag nog zo eens wat vertellen over die doodgewone huisdieren van u. We hebben 
het nu over de leeuwen , de tijgers, enz. gehad, maar nu zou ik eens wat willen vertellen over 
de hond en de kat in het bijzonder. 

De hond heeft een zekere taal. Dat is niet de taal, waarmee hij u iets duidelijk maakt. Die 
hond, die op een bepaalde manier bij u om eten vraagt, spreekt er a.h.w. een vreemde taal 
bij. De dieren, die ten opzichte van elkaar spreken, doen dat o.m. met grommen en blaffen. 
Onthoud u dit: elk vertoon van macht van een hond, terwijl niet eigen rechten worden 
aangetast, is alleen een verdedigen van zichzelf door zich de meerwaardige te willen tonen. Als 
uw hond aan de lijn agressief is, dan kunt u zeker zijn, dat hij zich de mindere voelt van elke 
vrije hond. Zijn grommen is niet -zoals u misschien denkt - een bedreiging van de ander, maar 
eenvoudig het uitspreken van het feit: " En toch ben ik de baas". 

Wanneer u twee honden kwispelstaartend en snuffelend om elkaar heen ziet draaien, denkt u 
misschien: "wat is dat vies om aan die achterkant te gaan ruiken”, maar een hond heeft daar 
een bepaalde geurklier en die gebruikt hij als een visitekaartje. Als ze nu bij elkaar geroken 
hebben, dan moet u eens opletten. U zult dan soms zien, dat ze daarna een tijdje neus aan 
neus staan te blazen. De ene hond zegt dan:"Chtt, Fttt!”. En de ander zegt dan: "Ftft, 
Chóooo”. Dat betekent dan zoveel als: "Ik heb je visitekaartje geroken; jij was daar en daar. 
Was daar nog wat te jagen?" 

Iets anders. U weet dat de staarthouding van de hond niet alleen bepalend is voor het ras, 
maar ook voor zijn persoonlijke gesteldheid. Men zegt van de mens ook wel: "Hij gaat er met 
de staart tussen de benen vandoor". 

Wanneer een hond. de staart tussen de benen houdt, dan denkt u dat hij bang is, maar dat is 
niet waar. De hond, die de staart tussen de benen heeft genomen, heeft het opgegeven. Die 
doet niets meer. Die voelt zich niet de meerdere of de mindere, maar die laat komen wat 
komt. Die is fatalist op dat ogenblik. En weet u waarom? Omdat voor de hond de staart een 
gang- en richtingbepalend instrument is. Het is niet alleen iets om mee te kwispelen, wanneer 
hij zijn baas ziet, en het is niet alleen iets om vliegen weg te jagen, maar iets om je vaart mee 
te regelen. 

Wanneer de hond de staart omhoog draagt, dan wil dat niet alleen zeggen, dat hij goed 
gehumeurd is, maar tevens, dat hij meester is van zichzelf. Wanneer de staart echter recht 
gestrekt wordt, meestal met een heel klein krulletje, en met zo'n beetje een zakje er in, en het 
zijn geen rassen, die men geteeld heeft om de staart zo te dragen, dan kunt u ervan verzekerd 
zijn, dat deze hond niet zeker is van zichzelf. Wanneer u wilt weten of uw hond op zijn 
ongemak is, dan moet u niet kijken naar zijn bek of naar zijn staart, maar naar zijn voeten. 
Wanneer hij de voorvoeten slechts op de punten der tenen neerzet, dan is die hond niet op z'n 
gemak; dan staat hij klaar om op elk ogenblik te springen, dus aan te vallen of eventueel weg 
te vluchten. Op het ogenblik, dat de hond z'n volle poot plat neerzet, voelt hij zich thuis en 
verzekerd. En zo kunt u dus honderden dingen leren van een hond. Een houding, die de 
mensen nog wel eens ontgaat, is de volgende: Dan denkt men: "die hond zit ze te bijten, die 
hond zit zich te vlooien". Nu is het soms wel eens waar, dat hij zijn inwoners een andere 
kamer toewijst, maar in heel veel gevallen doet hij dit eerder om aan te geven, dat hij 
eigenlijk een beetje verlegen is met de zaak. Hij doet dit om zichzelf de gelegenheid te geven 
a.h.w. na te denken. Dus wanneer u uw hond erg heeft vertroeteld en hij loopt weg en hij gaat 
zo zitten bijten, dan betekent dat niets anders dan: "Ja hoor eens, dat gezeur kan ik zo gauw 
niet verwerken hoor, daar moet ik eerst eens over denken. Dan zal uw hond - en dat doet een 
wijfje eerder dan een mannetje – ook heel vaak gaan rollen. Dat doet hij niet alleen wanneer u 
in de buurt bent om te laten zien dat hij het nu toch erg plezierig vindt, maar hij doet het ook 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 10

heel vaak om zijn vreugde elders te uiten. Hij doet dat b.v. ook graag in de modder, tot grote 
ergernis van de baas en bazin meestal. Hiermede geeft die hond niets anders te kennen dan: 
"Zo is het goed en zo zou het nu altijd moeten blijven”. 

Als u een hond leert verstaan, dan moet u eens opletten als hij eet. Een hond kent drie 
manieren van eten: ten eerste: "In godsnaam". Dit "in godsnaam" is een soort 
beleefdheidshandeling, waarbij wordt gegeten:"nou ja, het eten is aangeboden”. Dus niet 
direct met lange tanden maar, het eten wordt een keertje omgegooid en besnuffeld en nog 
eens omgegooid en dan nadenkelijk tussen de tanden genomen en dan met een paar grote 
happen uiteindelijk verzwolgen. 

De tweede manier is de normale methode van de hond: Wanneer hij iets heeft waaraan hij 
scheuren kan, dan zal hij eerst gaan scheuren - hij bijt het niet, hij scheurt zijn vlees - maar is 
het een zachte massa, dan wordt het in een paar grote likken achter in het keelgat geslagen 
en meteen doorgeslikt. U vindt dat die hond geen smaak ervan heeft, maar dat is heus wel 
waar. Hij heeft n.l. een veel fijnere smaakpapil en onderscheidt die smaak dan ook heel wat 
langer. Een hond is in feite een soort alleseter, ook al is hij oorspronkelijk een vleeseter 
geweest. Houd daar rekening mee. Hij verdient de voeding als een vleeseter met lichte 
bijvoeding van groenten, maar het is geen aardappeleter. Als je hem veel aardappels met jus 
voert, dan bekomt het hem vast niet goed. Rijst is iets beter, mits ongeslepen. Die hond, die 
dat normaal eet, doet dat omdat het hem wel smaakt, en vooral omdat hij honger heeft. En 
dan bestaat nog het z.g. snoepen. Het snoepen van een hond bestaat uit het zeer haastig in de 
bek nemen van het lekkere beetje, daarna demonstratief met open bek kauwen, waarbij het 
hapje door de tong nog een paar keer terug wordt gegooid in de mond, zodat die heerlijke 
smaak vooral sterk in de bek blijft hangen. Zo, dat was het een en ander over honden. Dan nu 
enige wetenswaardigheden over de katten. Een poes is veelal een zelfstandig element, omdat 
ze u niet altijd direct gehoorzaamt. Ze is verstandiger dan de hond, omdat de hond, gewend 
aan de roedel waarmee hij jaagt, meteen gehoorzaamt; maar de kat is gewend op zichzelf of 
met een partner of slechts met eigen familieleden te jagen, en die denkt: "Vertel dat nou aan 
een ander; als ik één keer gehoorzaam, moet ik het altijd doen" Die begint daar dus niet aan.  

Maar als ze zich ervan bewust is, dat een bevel wel degelijk inhoud heeft, dan moet u eens 
opletten, dan kijkt ze een paar keer, ze knipoogt eens, en in 9 van de 10 gevallen likt ze eens 
aan de poot en haalt die een enkele keer over de kop heen. Wanneer ze dat doet, dan 
betekent dit: "Ik heb je wel verstaan en ik zal het wel doen, maar .... ik ben het met je eens. 
Ik doe het niet omdat jij het zegt, maar omdat we het met elkaar eens zijn."  

Wanneer uw poesje - ik vertaal het dus in menselijke woorden - daarentegen op uw bevel 
ijverig een poot oplicht en beneden de vacht begint te likken, dan betekent het zoiets als: 
"Maak het me nu niet lastig en maak me niet verlegen. Ik heb er geen zin in en ik doe het niet, 
dus laat me nou maar". Zo heeft poes ook de gewoonte om te gaan liggen. Maar de manier 
waarop ze ligt is ook weer veelzeggend. Wanneer poes de handjes vouwt, zo naar binnen toe, 
dan betekent het: Ik ben in volledige rust. Als poes de pootjes naar voren toe legt, dan 
betekent dat eigenlijk: Ik sta elk ogenblik klaar om op te springen. Je denkt dat ik slaap, maar 
laat er niets bewegen, want dan ben ik onmiddellijk in actie. 

En dan hebben heel veel katten ook nog de gewoonte, net als de grote katachtigen, op hun zij 
te gaan liggen. Deze houding kenmerkt een denken, zij het een beperkt denken, suffen 
gepaard gaande met een zich absoluut zeker voelen; het dromen van een kat en ook van een 
hond, komt meestal in deze houding voor. Dat doet een dier alleen in zijn hol en zeker een 
kat. 

U heeft misschien ook gedacht dat poes u met z'n “mauauw", een liefelijk klagelijk "muauw", 
vriendelijk vroeg om iets te doen, maar dat is helemaal niet waar. Een kat, die klagelijk en 
kort tot u miauwt, dwingt aandacht af. Het geluid is niet een smeekbede, maar het betekent 
eerder: "Wil je nou potverdorie eens even opschieten!" Dat zelfde geluid gebruikt soms de 
jongere leeuw bij de familiemaaltijd, wanneer hij n.l. door pa en ma te veel van de prooi wordt 
weggerukt. 

Wanneer poes blaast, is dat in tegenstelling tot de gebruikelijke opvatting geen uiting van 
woede, maar: "Ja, ik kan de zaak eigenlijk niet goed aan". Het is een schrikhouding, gepaard 
gaande met een omhoog gekromde rug en een dikke staart en komt voort uit onmacht, niet uit 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 11

woede. Alleen wanneer het dier werkelijk angstig is, geschrokken is, neemt het deze houding 
aan. Het kan ook van de meest bekende verschijnselen schrikken. 

Dan hebben we ook nog de poes, die zo heerlijk speelt, weet u wel? Bij voorkeur met uw 
knotje wol, dat u net heeft opgekluwd. Dan denkt u misschien, dat het dier zo lief met, zichzelf 
speelt, maar heel waarschijnlijk droomt het ervan, dat u heel wat kleiner bent, en dat het u 
een paar keer heen-en-weer-lelt en u kan consumeren. Dat is natuurlijk overdreven, maar: het 
is een prooispel. Alle jagen, ook het jagen van muizen en eventueel het brengen daarvan aan 
de baas of bazin, wanneer men zich zat gegeten heeft, is in de eerste plaats prooispel. Het 
brengen van een muis betekent niet dat: "die griezelige kat nu alweer met zo'n ding aankomt", 
maar dat u erkend wordt als gelijkwaardig. En als een kat dat voor u doet is dat een heel 
compliment. 

Dan zult u ongetwijfeld ook ontdekt hebben, dat een poes zich altijd gaat zitten wassen, 
wanneer ze in verlegenheid is. Evenals de hond met zijn bijten, zal de kat met z'n wassen vaak 
proberen zijn eigen verstrooidheid of z'n "niet-weten-wat-te-doen" verbergen 

Het dier, net zo goed als een kind, probeert voortdurend een houding aan te nemen. Dan 
kennen we ook nog die heerlijke illusie van de liefdeszangen in maart. Men denkt dan dat deze 
katten een serenade zitten te brengen aan hun geliefde poes. In feite zitten ze tegen elkaar te 
schreeuwen "Kom op schoft, Ik lust je rauw." Die zang is dus een dreiging en als u uw kat 
deze dingen hoort uiten, dan kunt u ervan overtuigd zijn dat hij niet in een vredelievende 
stemming is. 

Daartegenover staat één ander geluid, en dat maken zowel de kater als de poes; dat is dat 
lichte “mrrr”. Met dat “mrrr” wordt gezegd: “Zeg, kunnen we nu niet eens gezellig spelen? 
Help me nou eens een keer”.Of: “Ik heb je nodig”. U zult van moeder poes diezelfde roep 
horen naar haar jongen, die ze op deze manier achter zich aan lokt. U zult van de kater deze 
roep horen tegen het vrouwtje, waarmee hij paart. U zult het ook van deze kater horen tegen 
zijn huis- en nestgenoten. 

De verdere roepen van de katten kennen al heel wat variatie, want de kat heeft – tenminste 
wanneer hij gezelschap heeft en niet voortdurend alleen met de mensen is – gemeenlijk een 
vocabulair van 50 tot 60 geluiden, die dan elk voor zich door bepaalde gebaren onderstreept 
worden. B.v.: “Oaaou” met een kwispelende staart betekent: “Ik heb honger; is er iets te 
jagen”? 

“Mrroeoe” en een meestal om het lichaam gedrapeerde of recht hangende staart, betekent 
daarentegen: “Ik verveel me een beetje. Zou daar niets aan te doen zijn”? 

De snorharen oppoetsen en daarna, met enigszins knipperende ogen, naar het gezelschap 
kijken, is een uitnodiging voor contact. Zoiets als: “Wil je met me komen spelen; wil je me 
even aanhalen?” 

De oren plat naar achteren gedrukt, is niet, zoals u denkt, alleen maar een dreiging of een 
vechthouding. Dat wòrdt het, wanneer poes bang is. Is ze bang, dan blaast ze daarbij en dan 
openbaren zich de schrikverschijnselen waarover ik het al had. Maar gaan die oren zonder 
meer naar achteren, dan betekent dat aandacht. De kat wil springen of jagen. 

En onder ons gezegd en gezwegen: als een kat nu zo’n taal heeft, dan kan die taal verschillen 
naar ras en naar soort, maar ook naargelang de opvoeding. De doorsnee Siamees heeft een 
ietwat andere taal dan b.v. de Egyptische huiskat. Maar wanneer de Siamees wordt opgevoed 
in een nest met Egyptische huiskatten, dan neemt hij – voor zover zijn stem en zijn uiterlijk 
het toelaten – de taal van déze katten over. Brengt u hem terug bij zijn eigen soortgenoten, 
na ongeveer een leeftijd van 5 of 6 maanden bereikt te hebben, dan heeft hij minstens een 
maand nodig om de taal te leren! 

Waarmee ik maar wil zeggen: ook poes denkt! En als poes misschien niet zover doordenkt, als 
u zou willen, ze is wel degelijk een denkend wezen, evengoed als de hond. 

Zelfs de huisvlieg denkt, maar heel wat minder dan wenselijk zou zijn; aan de andere kant 
heel wat meer dan diegene, die met de vliegenmepper rondloopt, verwacht. 

Ik hoop met mijn inleiding – verrijkt, zoals u gemerkt hebt, met wat anekdoten – één ding 
voor u bereikt te hebben, n.l. dit: dat u het dier niet alleen zult respecteren, maar het op zijn 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 12

juiste plaats zult zien. Dat u niet zult proberen er een mens van te maken. Want als u probeert 
er een mens van te maken, zelfs een kind van een dier, dan pleegt u feitelijk langzaam een 
moord op dat beest. 

Dat u begrijpt, dat de bewustwording van het dier noodzakelijkerwijze een andere is, aan 
andere regels moet gehoorzamen dan die van een mens, zodat het onmogelijk is daar 
parallellen te trekken. En ik hoop verder, dat u begrepen heeft dat elke gezonde mens – juist 
omdat hij behoort tot het menselijk ras – in zekere mate verantwoordelijk is voor het dier; een 
verantwoordelijkheid die niet bestaat uit het “sparen” van het dier, maar die bestaat uit het, 
op een verstandige wijze, behandelen van het dier. Dan is de mens aan het mens-zijn, niet 
aan het dier, verplicht om het dier, wanneer het gedood moet worden, dit zo snel en zo 
pijnloos mogelijk te doen. 

Het is dus niet: “Gij zult niet doden”, ook tegenover het dier, want zou dit worden 
doorgevoerd, dan zou de mens niet kunnen bestaan. 

Betreffende de bewustwording van het dier wil ik opmerken: juist door die vele fasen van 
lijden, van onaangenaamheid, die ook voor de mens zo dienstig zijn voor de bewustwording, 
kan ook het dier tot een hoger plan stijgen. Voor het huisdier zijn de machtigste factoren ter 
bewustwording: de liefde voor alle andere dieren, de angst. 

Zo, dan mag ik het daar wel bij laten voor de inleiding en ik denk, dat u een ruim genoeg 
gebied heeft aangesneden gezien om daarover vragen te stellen of daarover te discussiëren. 
Vrienden tot na de pauze. 

D I S C U S S I E S 

Zo vrienden, dan kunnen we nu eens gaan kijken wat voor "beestenboel" u er van maakt. Dus 
mag ik dan maar beginnen met de schriftelijke vragen? 

� Gisteren zag ik de droevige geschiedenis "Geen plaats voor wilde dieren" waarbij ons het 
grote verwijt wordt gesuggereerd de dieren uit te moorden. In hoeverre is hier sprake van 
schuld? Wat gebeurt er met alle dieren, waarvan incarnatie in dezelfde vorm voor hen 
onmogelijk begint te worden? 

Ja, in de eerste plaats: het is een kwestie van "geen plaats meer voor wilde dieren of geen 
plaats meer voor mensen". En het hemd is altijd nog enigszins nader dan de rok. Dus mag de 
mens toch zeker in het belang van de mensheid het dier verdringen, wanneer het gevaarlijk is 
voor de mens. Wanneer dat dier overgaat en het kan niet terugkeren in zijn eigen vorm, dan 
zal het in een soortgelijke vorm, die wel getolereerd wordt op aarde, trachten terug te keren. 
In enkele gevallen komt men zelfs tot een lager menselijk bestaan. Hoe de zaak ook verloopt: 
de maatregelen van de mens kunnen er nooit de oorzaak van zijn, dat de bewustwordingsgang 
van het dier, zijn kringloop door de eeuwigheid, wordt stopgezet. Deze wordt ook niet geremd. 
Dus de mens is geestelijk zeker daarvoor niet aansprakelijk. Een andere vraag is of de mens in 
zijn dwaasheid niet heel vaak dieren uitroeit, die hij beter zou kunnen laten leven. Maar dat is 
een kwestie van de natuurlijke huishouding, waarin de mens - als onverwachte gast - al heel 
wat stoornis heeft verwekt, en ook wel verder zal verwekken. Denk maar eens aan de man, 
die alle vogels uitmoordde, die op zijn veld kwamen, waarna hij tot zijn ontsteltenis ontdekte, 
dat al zijn vruchtbomen en al zijn graan door de insecten zodanig was aangetast, dat het 
waardeloos werd. Dus dat was weer zuinigheid, die de wijsheid bedroog. De mens doet deze 
dingen wel eens meer, maar het is zijn goed recht om het wilde dier, daar waar het voor de 
mens wérkelijk gevaarlijk wordt, te verdrijven of te doden en hij zal daardoor niet de 
bewustwordingsgang van het dier schaden. Omdat het dier met zijn beperkte bewustzijn altijd 
binnen een soortgelijke groep kan incarneren, waarbij het voor de mens dan wél aanvaardbaar 
blijkt. Een tijger, die 3 maanden geleden bij Ranapoer werd doodgeschoten, wordt herboren 
als een schootkatje in Londen. Ik bedoel maar: vanuit het standpunt van het dier is het 
verschil niet zo groot; de factor "gevaar” is echter aanzienlijk kleiner geworden. En op deze 
wijze wordt dat probleem dan opgelost. Is dat voldoende? 

� Er loopt op het ogenblik een film "Vrijheren van het woud", waarin men vogels in de 
paartijd zeer gemarkeerde dansen ziet uitvoeren, welke trouwens door de jonge 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 13

negerinnen worden nagebootst. Is hier van een bewuste wilsuiting sprake? Zo niet, hoe 
verloopt dan het psychisch mechanisme? 

Van een bepaalde wilsuiting? Nou, dat is erg moeilijk om dat te bevestigen. Er is hier sprake 
van een zeker ritueel, en hoewel u het ziet als een dans, dat is het niet uitsluitend. Niet alleen 
de vogel doet dit in de paartijd,  maar ook de schorpioen. Er zijn ook nog dieren, die dat 
ongeveer zo doen, die elkaar dus met een soort danspasje naderen. En nu zou ik willen 
vragen: Is het nu uw vrije wil dat u buigt, wanneer u in de buurt van een vorst komt, die u 
vereert? Het hoort er zo bij. Daar denk je niet over na, dat doe je. Of is het nu direct een vrije 
wilsdaad, wanneer je iemand tegenkomt en je neemt je hoed af, of je geeft iemand een hand, 
of je knikt. Dat gaat automatisch. D.w.z. de denkbeelden worden langzamerhand geassocieerd 
met gebaren en handelingen, die gezamenlijk behoren tot wat we noemen: het 
beschavingspatroon. Nu hebben vogels en ook andere wezens - zoals ik al zei - ook een 
dergelijk beschavingspatroon, waarbij dus wel degelijk in een zekere ritus een directe 
uitdrukking plaatsvindt van gevoelens. En meen nu niet, dat je daarvoor veel moet weten. 
Denk nu maar eens aan een heel klein kind; het leert het van iemand misschien, bij zekere 
gevoelens van onlust steekt het de tong uit en zegt het "bah". Op eenzelfde manier kan een 
dier dat ook doen. Nu is de paring een daad die voor het dier lichamelijk heel wat heftiger is 
dan voor u. Doordat de mens de paartijd praktisch heeft afgeschaft en daarvoor in de plaats 
de voortdurende paring heeft gesteld, is er bij de mens enerzijds wel de voortdurende 
aanwezigheid van een zekere seksuele drang - derhalve eigenlijk geen periode, dat deze 
geheel wegvalt - maar daar staat tegenover dat er ook haast nooit of zeer zelden perioden 
voorkomen bij de mens, waarbij gedurende langere tijd het gehele wezen wordt gericht op het 
seksuele. Hier in uw eigen omgeving heeft u de "Hoge Veluwe". Daar leven ook korhoenders 
en als u in de baltstijd komt, dan moet u eens zien hòe die beesten daar staan te paraderen en 
te pronken, het zogenaamde "balderen". Als ze daar zo bezig zijn, zien zij niets of niemand, 
dan kun je achter hen komen en ze in hun "korhoendernek" grijpen, en dan schrikken ze. Zo: " 
Pardon, ik had u niet gezien (alleen met andere woorden) Zo sterk wordt het bewustzijn 
geconcentreerd op de seksuele drang. Niet alleen in het patroon dat in die dans ligt, maar ook 
al in de wijze van zoeken, de wijze van pronken, de wijze van vlucht, het spel dus van 
afstoting en aantrekking dat wordt gespeeld, hoort erbij. Dat is net als een jongen en een 
meisje, die elkaar ontmoeten: eerst een handje, dan een zoentje, dan een strelinkje .... enz. 
Zo voert dat langzaam tot een climax. Dat hoort er eigenlijk toch ook zo bij? He? Zo is dat bij 
die dieren dus ook; er zit een zekere climax in. En zoals b.v. een paartje, dat verloofd is een 
verlovingsring gaat kopen, zo zijn er bepaalde vogels, die hun geliefde een steentje brengen, 
of een takje. Er zijn er zelfs die een hele hoop steentjes bij elkaar rapen en die brengen als 
een soort van nest-ei, een nest-gave. Daarbij komt bovendien, dat voor het dier niet de 
sexuele daad op zichzelf, maar ook het resultaat ervan, dus de instandhouding van het ras, 
een rol speelt. En dit alles wordt in bepaalde gebaren uitgedrukt. Sommige vogels, sommige 
insecten hebben het daarin al heel ver gebracht, maar ook andere dieren kennen bepaalde 
methoden, waarmee ze werven, ze hebben derhalve ook een soort "beschaving", al ziet die er 
van menselijk standpunt soms dwaas uit. Ik zou dus willen zeggen: er is hier sprake van een 
ingeschapen, een haast instinctief patroon zoals je mensen hebt, die haast instinctief kunnen 
walsen . Daar zit een zekere erfelijkheid, een zekere aanleg achter, terwijl daarnaast doordat 
elk jaar opnieuw een partner wordt gezocht, een bekwaamheid ontstaat. De beste dansers zijn 
niet de jonge, maar de oudere vogels. Hier vindt dus een proces plaats van de omzetting van 
psychische spanningen in beweging. Dit is geen directe wilsdaad, maar de daad als zodanig is 
de uitdrukking van een bepaalde wilsinhoud. 

� Dat doet me herinneren aan die oude volkeren die eigenlijk in hun rituele dansen ook… 
(onverstaanbaar) 

Ja, kijk eens, dan komen we eigenlijk een beetje op mijn terrein. Ik mag het eigenlijk niet te 
lang maken anders is er geen tijd over om alle vragen te beantwoorden. Maar ik zou toch dit 
willen opmerken: er is in de oertijd van de mensheid een periode geweest, dat paring niet een 
kwestie was van een partner zoeken, maar voortsproot uit een gezamenlijke dans en deze 
dans ontaarde in, wat men tegenwoordig zou noemen, een seksuele orgie. Die dansen werden 
slechts in bepaalde jaargetijden gehouden als gevolg van een haast instinctieve drang. Ze 
hadden een zeer sterk en opwindend ritme dat we soms nog enigszins terugvinden in de 
negerdansen, terwijl we die seksuele uitdrukking bij sommige voedoe-orgieën nog 
terugvinden. Daarbij is dus de mens ook in zijn wilsuiting praktisch onbewust geworden. Hij 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 14

verricht de handeling automatisch, maar met zijn totale reeks van handelingen drukt hij een 
wilsinhoud uit. In het verleden kon die inhoud betrekking hebben op de sterkte van de stam, 
het gezag in de stam, de belangrijkheid in de stam, de plaats aan het vuur eventueel. Bij 
latere volkeren zien we dat dit gebruik steeds meer uitsluitend ritus wordt en langzaam maar 
zeker scheidt zich de ritus van de normale samenleving en zien wij, dat b.v. in het grote park 
van de stad Alexandrië, een lustpark, aan verschillende goden gewijd, een soort prostitutie 
werd bedreven op zuivere rituele basis. Het was dan ook niet een normale paring. Het was een 
ingewikkelde reeks van dansen. Iemand heeft geprobeerd dit gebruik te reconstrueren, nl. de 
man, die dat verhaal heeft geschreven, .... "Ben Hur". De beschrijving geeft de gebruiken 
echter onvolledig en niet geheel juist weer. Het verhaal is erg geromantiseerd. In elk geval 
was het een ritus die overal werd teruggevonden zelfs in bepaalde Joodse sekten, die 
volkomen kuis leven, maar waar op een gegeven ogenblik dus een paringsdaad het toppunt is 
van een bepaalde reeks van rituele handelingen. Dat blijft eigenlijk overal zo'n beetje 
rondzweven. In de tegenwoordige mens leeft deze idee ook nog wel, al komt hij er niet meer 
toe. Maar b.v. in het jaar 1927 is er een magiër geweest - het was geen goede magiër – die 
lange tijd in het Zuiden, dus aan de kant van de Méditerrannée een apart huis had, waar 
mensen, hoofdzakelijk Engelsen, als in een soort kolonie samenkwamen en o.m. ook kwamen 
tot een rituele paring. Het zit ook in de mens. En als we dat nu zo bezien, dan is het niet zo 
vreemd, dat ook dieren tot deze ritmische rituelen komen. 

� Bestaat de dans als zodanig niet ook buiten de paring voor alle vogels en dieren ? 
Neen, tenminste niet de dans. 

� De Indische bétet is een vogel, die veel danst. 
Ja, maar dat is geen paringsdans. Er bestaan zeker bepaalde patronen. Ik weet niet of u dus 
buiten de paartijd wel eens hebt gezien wat de mensen noemen, het "spelen" van eenden, 
vooral van wilde eenden. U zult dan ontdekt hebben, dat die in bepaalde patronen door elkaar 
zwemmen. Dat is dan een soort "Ester Williams” Watershow" op eendenniveau. En het 
merkwaardige is, dat die dieren dat meestal gaan doen, wanneer ze b.v. gaan trekken, 
wanneer ze gaan nesten ook. Ze hebben bepaalde danspatronen om deze processen aan te 
duiden. Neem b.v. een bij. Een bij, die terug komt in de korf, nadat ze bloemen heeft 
gevonden, die danst er rond. Deze dans is voor die dieren een zekere taal, een rituele 
uitdrukking van weten, van willen, enz. Maar het vreemde is, dat die dansbeweging dus 
mechanisch is. Door de uitdrukking, die men geven wil, komt men tot de dans. Laten we 
alsjeblieft verder gaan, anders komen we nog bij de Rock ‘n Roll terecht. Een typisch 
verschijnsel van het terugzoeken van dergelijke dansen. Het is n.l. ook vaak een zekere ritus, 
die deze jonglui manifesteren. 

� Is het paranormale vermogen van paarden bijzonder ontwikkeld? Hier omtrent doen vele 
verhalen de ronde. Staat dit onder leiding van de groepsgeest? 

In de eerste plaats: wat voor een mens paranormaal is, is voor een paard vaak normaal, en 
omgekeerd. Dus u wilt dat vanuit menselijke visie bezien. Normaal heeft het paard b.v. een 
andere gezichts-radius-normaal dan de mens. Inzicht in getallen, verhoudingen en ritmen is 
voor het paard meestal makkelijker dan voor de mens. Helderziendheid komt bij het paard niet 
meer voor, dan b.v. bij de mens en bij vele andere dieren. Een uitzondering vormt de kat, die 
nog al eens gevoelig is en ook de tamme hond, die vaak wat helderziende is. Het paard dat 
bijzonder schrikachtig is, reageert echter scherp op dingen, die de mens niet ziet, en daardoor 
krijgt het de reputatie van buitengewoon helderziend te zijn. 

� Staat dit onder leiding van de groepsgeest, staat er in de vraag. 
Daar behoef ik verder toch geen antwoord op te geven, nietwaar? Het is normaal voor het 
paard. Dat houdt dus in dat het normaal is voor het ras der paarden en als zodanig, dat de 
groepsgeest der paarden daarbij betrokken is. Ik heb echter geprobeerd u duidelijk te maken, 
dat hier van paranormaal alleen volgens menselijke normen sprake is. 

� Hoe is te verklaren dat op een fluiten van een hindoe, die Mevr. Blavatski vergezelde, een 
mambaslang, die op het punt stond zich op haar te storten, plotseling verstijfde? 

Nou, dat kan alleen door het toepassen van een bijzonder hoogfrequente trilling. Maar dan zou 
die fluittoon weer niet hoorbaar zijn geweest. Het is dus redelijk om aan te nemen dat de 
hindoe beschikte over andere middelen dan de fluittoon om de slang te hypnotiseren. Immers 
van een hypnose zal hier ongetwijfeld sprake zijn geweest. Een dergelijke hypnose kan worden 
bewerkstelligd door reukstoffen, ook door een bepaald ritmisch gebaar of door het aanwenden 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 15

van bepaalde passen, en wel in zeer korte tijd, voor deskundigen. Ook de Egyptenaren waren 
meesters in dergelijke magie en tegenwoordig zijn er nog bepaalde Derwish-sekten, die 
datzelfde geheim kennen, maar zover ik weet, komt daar dus geen fluittoon bij te pas. De 
enige voor zover mij bekend, die voor het bezweren van slangen en enkele andere dieren van 
de zeer schrille en vaak boven de menselijke gehoorsgrens liggende fluittoon gebruik maken, 
zijn de leden van een bepaalde kleine stam in het Karakorumgebied. Maar dan hoor je de 
fluittoon weer niet. Dus u moet zelf maar uitmaken wat hier het geval is geweest. 

� Het voorval staat beschreven in twee verschillende boeken over het leven van Mevr 
Blavatski. 

Akkoord allemaal. Ik kan dit echter niet onmiddellijk nagaan. Ik ken die gebeurtenis zelf niet; 
ik zou het helemaal moeten reconstrueren. Dan kan ik u precies vertellen wat er gaande was. 
Maar de mogelijkheden heb ik u thans toch genoemd. 

� Leadbeater beweert dat honden vrij lang na hun dood in het astrale gebied blijven en zich 
ook langs bepaalde weg kenbaar maken aan hun baas. Wat zegt u daarvan? 

Dat het in vele gevallen waar is en dat de hond, het paard, de kat, sommige soorten van 
dromedarissen en de olifant niet alleen in astraal gebied kunnen bestaan, maar zelfs een nog 
iets hogere sfeer kunnen betreden en dat ligt n.l. hieraan: Dieren kunnen zich zeer sterk aan 
personen hechten. Ze kunnen komen tot een genegenheid, die verder gaat dan het zuiver 
dierlijke. Dan zal associatie van het "ik" met een hoger wezen het mogelijk maken om voort te 
bestaan, terwijl voor een ander dier het bewustzijn al gaat sluimeren. Vooral omdat de 
gedachten van een baas ook in het astraal gebied opgevangen kunnen worden en het dier dus 
het contact met zijn meester of meesteres lange tijd in stand houdt. Het is zelfs zo: we hebben 
hier twee vrienden en als die op deze bijeenkomsten komen, dan brengen ze hun hond mee; 
dat zien de helderzienden misschien wel eens. Het is maar goed, dat u het doorgaans niet ziet, 
het zou u erg afleiden, maar één van onze vrienden brengt meestal een New-Foundlander 
mee. En er komt hier ook wel eens een Groenendaler. Ik wil daar maar mee zeggen: de dieren 
bestaan inderdaad soms langere tijd voort, en als de binding, let wel, de binding tussen 
meester en dier zo groot is, dat meester of meesteres de verantwoordelijkheid voor dat dier, 
geestelijk na de overgang a.h.w., op zich neemt, dan is mogelijk, dat zo lang als de meester 
niet boven de zomerlandsfeer stijgt, het dier in een direct contact met het zomerland blijft 
voortbestaan en zich daar kan manifesteren; zij het slechts in relatie met de meester. 

� Hoe komt het dat kraaien, of spreeuwen één of twee dagen voor een storm op een 
bepaalde manier door de lucht zwermen als dorre bladeren; en hoe weten de dieren in het 
veld, dat er onweer komt zodat zij daarvoor in hun holen vluchten? 

Kijk eens: de veranderingen in de lucht, de zeer geringe, die u alleen met uw hydrometers, 
barometers en dergelijke apparatuur op kunt meten en vaststellen, die zal het dier, dat veel 
dichter bij de natuur staat, aanvoelen. Een meeuw b.v. merkt dit niet alleen aan het water 
maar ook aan het zand, duinzand vooral. Verder merken ze dat aan verschillen tussen 
bepaalde luchtlagen, temperatuursverschillen. Het fladderen of zwermen is eigenlijk een 
vluchtgewoonte. Meeuwen en vele zeevogels, zijn eigenlijk kolonievogels. Dus wanneer iets 
gaande is, dat gezamenlijk ingrijpen nodig maakt, dan komen ze in een vlucht bij elkaar en in 
die vlucht moet dan eerst een bepaalde verhouding, een bepaalde orde ontstaan. Als de 
meeuw landinwaarts gaat trekken, b.v. bij het naderen van een winter, dan wordt dat 
"dwarrelen", zoals u dat noemt, maar één keer vertoond en daarna krijgen we wervelen, het 
molens draaien, zoals men dat wel noemt, het rondvliegen. Dan is er een zekere verhouding in 
de groep gekomen. Maar zolang als dat niet het geval is, is er toch een gezamenlijk optreden, 
een kracht zoeken bij elkaar, nodig; nemen we patronen waar die erg onregelmatig lijken. 
Menige vogel maakt dan een "feuille-morte" d.w.z. zeilend op de wind wordt de hoek van de 
vleugels veranderd, waardoor het dier terugzeilt. Dat is het zg "schommelen” dat ze doen. 
Vooral de grote kapmeeuw doet dat graag. Ook de dieren in het veld registreren verschijnselen 
waaraan u voorbijgaat. Ze ruiken het a.h.w.; ze merken het aan de verandering van 
vochtigheidsgraad; zij voelen de elektrische lading van de lucht veel scherper aan dan u. 
Allerlei verschijnselen, die u ontgaan, merken zij op. U bent niet gewend voortdurend rekening 
te houden met alle kleine tekens rondom u. Wanneer u echter leert naar de lucht te kijken, 
kunt u soms een half uur van te voren zeggen: "Nu gaat het dadelijk regenen. Na ongeveer 
een uur vallen de eerste druppels: Een visser kan dat ook. Waarom zouden dieren, die in de 
natuur leven en die gewend zijn, ja genoopt zijn op alle kleinigheden voortdurend te letten, 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 16

omdat hun leven daar eigenlijk van afhangt, dan dergelijke tekens voorbij kunnen gaan en er 
geen rekening mee houden? Een ander voorbeeld: Wanneer een natuurramp staat te 
gebeuren, b.v. een aardbeving, wanneer er een overstroming op komst is of wanneer een 
bosbrand op grote afstand begonnen is, waar u niets van kúnt maken, dan zult u ontdekken 
dat alle dieren gezamenlijk vluchten. Men zegt ook wel eens dat ratten het schip verlaten 
wanneer daar iets mee te gebeuren staat, maar dat is niet altijd zeker hoor, dat is 
zeemansbijgeloof. Maar wanneer er ergens dus iets niet in orde is, dan zal een dier, zeer 
gevoelig voor trillingen, dat merken; een dier, gevoelig voor geuren, dat gewend is vast te 
stellen of er op een kilometer afstand mensen zijn, zal dat, ruiken. Het dier kent dus uit die 
duizenden kleine tekens de gevaren. Wanneer die gevaren dreigend zijn, dan voelt het 
instinctief aan, (vererfd weten,) dat de zaak niet in orde is en dan gaat het op trek in de 
richting, tegengesteld aan die waaruit gevaar dreigt. Er is één uitzondering: dat zijn de 
lemmings. Normaal is dat een diertje, dat redelijk denkt, maar het is zeer gevoelig voor 
massapsychose. Nu bevond zich vroeger in de richting van Thule een vasteland. Dat was niet 
Atlantis, maar het stond er toch wel mee in verband. En die dieren waren gewend zich daar 
terug te trekken. Die streek vormde een soort heiligdom van die dieren; daar voelden ze zich 
zeker. Robben kunnen zo krabben zoeken en zelfs bepaalde stranden op, ook hun eigen 
eilanden hebben waar ze zich zeker voelen. Nu gebeurt het soms dat een paar lemmings in 
paniek raken. Dat gebeurt dan ver in het binnenland en die paniek delen ze aan alle anderen 
mee. Meestal is daar geen reden voor; deze paniek berust derhalve op alleen maar een 
waanvoorstelling. Je kunt zeggen 2 of 3 lemmings worden waanzinnig. Die waanzin slaat op de 
anderen over en dan ontstaat die bekende trek, waarbij een onnoemelijk aantal van deze 
dieren zichzelf vernietigen. 

� Ik heb een oude hond, wiens eigenares stierf, moeten laten afmaken omdat niemand hem 
tot zich wilde nemen. Toch heb ik het gevoel dat ik het dier in de steek heb gelaten en 
verraad heb gepleegd aan zijn vertrouwen in de liefde van de mens, die hij tot nog toe 
ondervonden had. Hoe denkt u hierover? 

Ja, het is heel moeilijk om daar antwoord op te geven, zonder op veel tenen te trappen. Dat 
dier zou als een zwerver of een verwerpeling nooit gelukkig kunnen zijn. Het dier was oud, 
zegt u, dus het was ook niet in staat zich aan te passen, zichzelf makkelijk te redden. Het is 
dus beter voor het dier om over te gaan, en hetzij contact met meesteres of meester weer op 
te nemen, hetzij terug te keren op aarde in een jonge en veerkrachtiger vorm, dan om zomaar 
verder te leven. Het is soms een genade een dier af te maken, wanneer er geen mogelijkheid 
is dat dier nog een goed leven te geven. En tegenover het dier hebben we gelukkig niet de 
zelfde bezwaren als tegenover de mens. Een mens zou soms nog gedood kunnen worden 
omwille van bezit, maar bij een dier gebeurt dat niet. Wanneer u gezorgd heeft dat het dier, 
eigenlijk zonder het zelf te weten, is afgemaakt, dan is dat niet zo erg. Ik wil daar nog een 
opmerking aan toe voegen: een dier voelt de dood heel vaak aan. Onthoud nu een ding: Als je 
een dier af moet laten maken, ja dan is het 't verstandigst het een spuitje te laten geven en bij 
voorkeur in z'n eigen omgeving. Dat is voor u misschien niet zo prettig maar wel voor het dier. 
Het kent dan praktisch geen angst. Een enkele schok en binnen 15 - 30 seconden is het 
gebeurd. Maar als dat dier in een gaskolk moet, dan leeft het vaak nog 5 minuten. Als het 
even kan: een spuitje. Ik zou me dus maar niet al te schuldig voelen. 

� Als dat leven eenmaal is afgelopen, reïncarneert dat dier dan vlug?  
Dat is afhankelijk van de omstandigheden. Over het algemeen ligt de reïncarnatieperiode van 
het dier trager dan die van een mens. 

� Trager??? 
Ja, trager. En dat komt omdat de mens een groter eigen bewustzijn heeft en dus ook een 
grotere stuwing tòt incarnatie. Maar het dier slaapt in - ook geestelijk - en maakt a.h.w. een 
geestelijke slaapperiode door onder de hoede van de rassengeest. En wanneer de cyclus van 
de rassengeest verlopen is, dan geeft deze de stimulans tot reïncarnatie. Alleen wanneer het 
dier dus een grote gehechtheid heeft, b.v. aan een mens, kan het daardoor onttrokken worden 
aan deze normale cyclische gang. Die cyclus loopt dan ongeveer van 500 - 10.000 jaar. Dat 
verschilt voor de verschillende rassen. Voor de insecten ligt de periode anders. Daarvoor ligt 
de reïncarnatieperiode vanaf het vlugst reïncarnerende ras: 470 dagen tot, om het zo uit te 
drukken, het langzaamste reïncarnerend ras: ongeveer 300 jaar. Dat is zover mij bekend, 
hoor. Er zijn dus uitzonderingen mogelijk, die ik misschien niet ken, maar algemeen zal dit 
gelden. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 17

� Hoe komt het dat bij de dieren dezelfde ziekten ontstaan als bij de mens, bij wie deze 
ziekten uit een verkeerde denkwijze ontstaan? 

Omdat het dier, zo vreemd als het u moge klinken, evengoed het slachtoffer kan worden van 
psychose als de mens. Vooral het dier, dat leeft in een menselijk milieu, dat dus volkomen 
natuurlijk is, zal heel vaak onderhevig zijn aan meer psychische spanningen dan u zich kunt 
voorstellen, en dus ook komen tot handelings- en denkfouten. Het tweede punt, wat meestal 
wordt verwaarloosd, is dit: dat heel veel mensen hun dieren zo verzorgen, dat ze van hun 
natuurlijke instincten afgaan. Er zijn b.v. mensen, die bij voorkeur hun katjes met 
"harderwijkers" en bokking en gezouten en gerookte vis voeren. Normaal zal de kat dit laten 
staan voor vers voer. Maar in de tamme periode moet worden geleerd: wat die mens geeft, is 
goed. Het komt dus tot een overwinnen van het instinct, het apprecieert de smaak, en eet zich 
zo een nierziekte en zelfs soms een kanker. Dat is nu maar een enkel punt en zo kun je er 
meer noemen. Dus het uitschakelen van de natuurlijke omstandigheid en conditie veroorzaakt 
hier ziekte, ook door een denkfout. En die denkfout ontstaat vaak door een vertrouwen op de 
mens. Als ik het nu voor het zeggen had - nu moet je niet denken dat ik een dierenbeschermer 
ben - maar ik zou wel graag één ding zien gebeuren. 

Er zijn nu zoveel diploma's in Holland - als je een pond bruine bonen wil verkopen, moet je 
eerst 3 diploma's hebben - dan zou ik toch wel graag willen, dat de mensen, die huisdieren 
hebben, verplicht zouden worden om tenminste een cursus van een week mee te maken over 
de verzorging van die dieren. Dat zou die dieren ten goede komen en de mensen een hoop 
ergernis besparen, denk ik. Maar ja, dat is een utopie voorlopig. Zolang de mensen hun 
medemensen nog willen afslachten, denken ze er niet over de dieren te sparen. Laten we 
verdergaan. 

� U zei op het laatst van uw betoog, dat zonder het doden van de dieren de mens niet zou 
kunnen bestaan. Bent u niet van mening dat de natuur zich zou herstellen zonder het 
doden van dieren? 

Inderdaad. Maar het zich herstellen van de natuur, dat zou betekenen: het door dieren gedood 
worden van de mens, tot de mens op zijn normale plaats in deze natuur is teruggekeerd. Iets 
wat de doorsnee mens toch wel niet zou ambiëren. Het feit dat de mens is, wat hij is, dus een 
van de zwakste en minst aangepaste wezens op deze wereld, maar door zijn denken en 
handelen gelijktijdig beheersen van het grootste gedeelte van de dierenwereld, brengt hem in 
een zo gewrongen positie, dat hij, zoals hij thans is, niet kan blijven voortbestaan met zijn 
beschaving, zijn cultuur en dergelijke, zónder dieren te doden. En als hij geen dieren meer 
doodt, dan valt hij terug tot een samenleving als van de holenmensen en dan leeft hij eigenlijk 
slechts als prooidier dus: prooi zijnde voor de vleeseters en prooi zoekende voor de 
planteneters. Zoals het was in de tijd van Tyranosaurus, de sabeltijger. Toen waren die 
mensen ook mooie jagers, weet u dat? In die tijd dreven ze een kudde buffels, die ze zo niet 
aandorsten gewoon over de rand van een afgrond heen met een heel stel mensen. En als ze 
dan eenmaal te pletter waren gevallen, dan haalden ze de nog levende dieren het vlees van de 
ribben. Ik bedoel, als u dat nu liever terug ziet dan deze tegenwoordige tijd met gebakken 
aardappeltjes, doperwtjes en biefstuk van de haas, nou ja, dan moet u maar geen dieren 
doden. In een absoluut harmonisch verband kan de mens nog niet leven, omdat hij nog niet 
evenwichtig genoeg is. Als een mens volkomen bevrijd is van elke angst en gelijktijdig sterk 
van wil, harmonisch van weten, dan kan hij n.l. de dierenwereld uitschakelen. 

� Waar begint dat? 
Ja, waar begint dat. Er zijn er die dat doen. Er zijn kluizenaars geweest b.v. die dat konden 
doen. Er zijn bepaalde boeddhistische monniken, die dat presteren, en Yogi's en zelfs fakirs, 
die dit kunnen. Dat zijn dus mensen, die geleerd hebben zó harmonisch te zijn, dat het dier 
hen accepteert, hen niet ziet als een gevaar, en niet ziet als prooi door meerwaardigheid op 
een bepaald terrein. Maar ja, kom er nu maar eens mee; voordat je de wereld zovér hebt! Dat 
duurt nog wel even. Het duurt nog wel een 500 jaar misschien, voordat tenminste een déél 
van de mensen zover is. Ja, niet optimistisch, maar misschien wel waar. 

� In het geval, dat U noemde van de hond die de poes redde, moet er sprake zijn geweest 
van een niet door een groepsgeest geleide handeling. M.a.w. houdt het denken van de 
dieren in: de ontwikkeling van de individualiteit. Een begin van bewustwording, dus als 
voorloper van incarnatie als mens? 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 18

Ja, dus het denken van het dier voltrekt zich doorgaans binnen het kader van hetgeen de 
groepsgeest toelaat; maar kan daar bovenuit komen. Vergeet niet dat in het genoemde geval 
beide dieren een tijdlang hadden samengewoond en dus de normale en natuurlijke condities 
waren opgeheven. Slechts ten opzichte van die twee, dus niet tussen het ras "honden" en 
"katten". Daardoor kan dus een individueel aanvaarden ontstaan, buiten het kader van de 
groepsgeest en leiden tot handelingen en daden die evenzeer liggen buiten het kader van de 
groepsgeest. Toch blijft de hond handelen als hond. Vergeet dat niet. Alleen het dier stelt een 
daad, die wij van de hond in deze relatie niet verwacht hadden, en wel als gevolg van eigen 
overwegingen. Het feit dat het denken van het dier een steeds grotere complexheid bereikt en 
daardoor een bewustwordingsmogelijkheid, die incarnatie als mens of lagere klasse van mens 
mogelijk maakt, is volgens mij niet te bestrijden, tenzij uit geloofsargumenten. Nooit echter uit 
feitelijke argumenten. Dus dat acht ik wel waar.  

� Is een reïncarnatie als mens, in deze periode mogelijk? Of moet hij daarvoor een volgende 
manvantara afwachten?  

Op gevaar af, dat je bang bent, dat ik de draak met je steek, moet ik zeggen dat er heel wat 
honden en katten op deze wereld op het ogenblik in menselijke vorm leven als eerste 
incarnatie, en ook paarden. Typisch is, dat wij van de vleeseters verder praktisch niemand 
vinden, die in deze periode incarneert. Dus hond, kat en paard, huisdieren, daarnaast enkele 
zeldzame incarnaties van sommige soorten van vogels. Dat zijn vogels die dus een 300 à 400 
jaar geleden hebben geleefd, maar in directe samenwerking met de. mens; hoofdzakelijk 
slechtvalken. Die incarneren nu ook wel eens als mens, maar niet vaak. En als ik zou moeten 
schatten welk deel van de wereldbevolking thans dus een eerste incarnatie uit een dierlijke 
periode is, dan zou ik dat toch zo gauw willen schatten op rond 25.000.000. De rest zijn dus 
tweede menselijke incarnaties of zelfs meermalige menselijke incarnaties. 

� Soms zie je mensen waarvan je zou zeggen, dat ze een vogelgezicht hebben. 
Ja, net als dat meisje, een echte kattekop! Maar dat staat er dan niet direct mee in verband. 
Want u moet hiermee rekening houden: de lichaamsbouw wordt door genetische waarden, de 
erfelijke waarden, bepaald. Dus al zou er nu een hondengeest inkomen, als dat niet erfelijk al 
bepaald is, wordt dat toch geen buldoggengezicht. 

� Kan door omgang met mensen, door inductie, de bewustwording worden beïnvloed? 
Ik kan dat woord "inductie" niet juist thuis brengen in dit geval. Zou u dat willen verklaren? 

� Door beïnvloeding, dus door directe omgang met huisdieren, door de uitstraling van het 
eigen wezen zo'n beest verder helpen op de weg van zijn bewustwording. 

Neen. Dat bestaat wel voor planten maar niet voor dieren. Een plant kan door inductie, dus 
door het aftappen of het beleven van de menselijke uitstraling inderdaad bewuster zijn en kan 
daarop reageren. Het dier zal eerder telepathische invloeden ondergaan en het is dus 
hoofdzakelijk uw eigen denken en uw eigen emotioneel leven dat voor het dier als 
bewustwordingswaarde in het geding komt. In zoverre dus wel.  

� Bereikt het dierenrijk nog gedurende het bestaan van deze aarde een hogere graad van 
bewustwording of slechts door incarnatie als mens?  

Het is natuurlijk niet onmogelijk, dat dit mensenras op een gegeven ogenblik verdwijnt. Vóór 
de mensen zijn er ook andere rassen geweest op deze aarde en wanneer die mensheid zijn 
taak heeft volbracht, dan sterft die mensheid uit. Dat is met zoveel andere rassen ook 
gebeurd. En dan zullen er dus andere dieren zijn, die dan weer een beschaving gaan bouwen, 
zoals eens vanuit het begin der mensheid, die ook gebouwd is. Nu behoeven we niet te denken 
dat er op een gegeven ogenblik een honden-en-katten-beschaving zal komen - dat zou 
overigens niets nieuws zijn: op het ogenblik gaan de mensen ook als hond-en-kat tekeer, zie 
Amerika en Rusland - maar dan is het dus mogelijk, dat insecten of zoogdieren op een 
gegeven ogenblik door omstandigheden zoveel intelligenter worden dan hun omgeving, dat ze 
komen tot het gebruiken van werktuigen en hulpmiddelen en daardoor weer tot 
gedachteprocessen, die langzaam maar zeker - ik wil niet zeggen: ontaarden, maar toch - 
uitlopen in een hogere levensvorm. Dat brengt met zich mee: bepaalde wijzen van 
georganiseerd jagen, landbouw, enz. 

� Dan zou men toch een behoorlijk voertuig moeten hebben. Met het lichaam van een varken 
zou men toch niet veel kunnen doen b.v. 

Neen, een mens zou met een varkenslichaam niets kunnen doen, maar de geest van een 
varken zou ook niets met een mensenlichaam kunnen doen. Maar op een gegeven ogenblik 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 19

kan het zover komen, dat één of andere soort leert iets te hanteren. Dat kan heel wat anders 
zijn dan bij de menselijke ontwikkeling. Daar is helemaal geen pijl op te trekken. Nemen we 
b.v. de mieren: die hebben nooit graafwerktuigen gebruikt maar ze wisten wel fornuizen te 
maken in de tijd dat dat nog beschavingen waren. En ze wisten dus zelfs metalen te smelten. 

� Mieren? 
Mieren, ja. Maar die waren heel wat groter hoor. Een mier uit die tijd was ongeveer 3/4 van 
deze tafel, die hier voor me staat. (1 1/2 meter). Ja, voor u waren ze misschien niet mooi, 
maar volgens hun eigen opvatting wel. Maar u was er toen nog niet, dus dat blijft gelijk. 

� Het zelfde is het geval met mensen. 
Ongetwijfeld. Wat zegt een neger, wanneer hij een blanke ziet? "Bah, wat stinkt die naar 
bedorven melk!" Dat komt doordat de neger niet gewend is zich met boter, kaas of melk te 
voeden. Die eet net zo lief een stukje aap. Maar de blanke man doet dat wèl en dat geeft dus 
een andere uitwaseming. Omgekeerd kunt u juist al die vetten, die de neger eet, die maïs en 
al die gerechten, die hij dus eet, niet appreciëren. En zijn uitwaseming kunt u weer niet 
verdragen. Daarom zegt u dus dat die neger een lucht heeft. Het is dus maar hoe u het 
bekijkt. 

� Ik heb geen schriftelijke vragen meer. Misschien iemand anders? 
� U sprak over een tijger, die werd herboren als katje en daar werd een zeer korte 

reïncarnatietijd genoemd. 
Daar werd een kortere incarnatietijd genoemd, maar dat was een uitzonderingsgeval. Ik heb 
n.l. een aantal anekdotes aangehaald om u een klein idee te geven van wat mogelijk is. Maar 
nu moet u dit onthouden: dat zijn allemaal uitzonderingsgevallen. Er is mij maar van één hond 
bekend, dat die een kat uit het vuur haalde; maar van één tijger, dat die als jonge kat 
incarneerde in een grote stad. Er zijn mogelijk andere gevallen, maar die liggen buiten de 
algemene regel. Het ging er dus alleen om duidelijk te maken wat mogelijk is. 

Allemaal uitgevraagd? 

Dan zou ik het "Schone Woord" nog even willen imiteren, maar heel kort en dan ga ik weg. U 
moet van mij geen grote gedichten verwachten, maar ik zou het zó willen zeggen: 

 

Een mens meent meester te zijn van de aarde, 

heerser over planten- en dierenrijk, 

maar geeft te vaak in deze heerschappij 

te weinig van mens zijn blijk. 

Laat de mens het dier eerbiedigen 

en zo eerbied winnen voor zich in zichzelf. 

Eerst zo wordt hij waardig zich mens te noemen 

en niet slechts een zotskap voor de raad van elf. 

 

Eerst als de mens beseffen zal, wat mens zijn is en wat het betekent; 

het uitdrukt in zijn daad, ook tegenover het dier 

en niet meer slechts het nut berekent 

voor zich en eigen vermaak en vertier, 

is het mogelijk dat de dag komen zal 

dat men niet meer spreekt van het tranendal, 

maar van een wereld zo groots als een paradijs, 

bevolkt door mensen, niet door "beesten"; 

door mensen: eerlijk, rechtvaardig, groots en wijs. 



Orde der Verdraagzamen 

033 – HET DIER ALS DENKEND WEZEN 20

 

Om het nu even heel kort te zeggen: 

Mens, als je je niet verlagen wilt tot beest zijn, lager dan menig dier, respecteer dan dier en 
mens en tracht je te gedragen volgens de normen van mens zijn, zoals je die aan anderen 
durft stellen. 

 

Goedenavond. 


	HET DIER ALS DENKEND WEZEN

