
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 1

SPROOKJES EN HUN ACHTERGRONDEN 

Goedenavond, vrienden. 

Er bestaat geen land ter wereld, waar géén sprookjes worden verteld. Er bestaat geen enkel 
volk, dat niet zijn zeer eigene en speciale overleveringen heeft, die voor ons - in een meer 
Westers standpunt - tot sprookjes worden. Het is natuurlijk heel erg moeilijk ons te realiseren, 
hoe die sprookjes ontstaan zijn. Men wil ze maar al te graag toeschrijven aan fantasierijke 
verhalenvertellers of misschien ook wel aan overleveringen en openbaringen. Mag ik dus 
allereerst beginnen met te wijzen op de feitelijke achtergrond van het sprookje? Want het is 
geen toeval dat in het sprookje dezelfde figuren een rol spelen, die wij soms in een of ander 
pantheon kunnen vinden. En het is zeker ook niet toevallig dat vele gebeurtenissen, die op 
aarde mogelijk waren - zij het in een heel ver verleden - op een vreemde wijze verweven zijn 
met het meer moderne leven van de mensheid. 

Om dit verschijnsel te verklaren zullen we ons allereerst moeten realiseren dat er een groot 
verschil is tussen dat, wat de mens dénkt, wat hij onthoudt en wat hij verder geeft aan 
anderen en zijn eigenlijk ervaren. Er kan b.v. een vertraging van jaren bestaan tussen twee 
gebeurtenissen die door de mensen later in een overlevering als één geheel worden gezien. Dit 
brengt bij het sprookje heel vaak het wonderbaarlijke effect tot stand. En dat wordt zoveel te 
wonderlijker, wanneer we gaan begrijpen hoeveel parallellen er eigenlijk bestaan. 

U kent allemaal het sprookje van de Sneeuwkoningin en van het Glazen Hart misschien. Maar 
wist u dat heel veel van de Trollen-verhalen, die b.v. in Noorwegen vaak worden verteld, ook 
spreken over een Sneeuwkoning en een Sneeuwkoningin? Wist u dat de Romeinen geloofden, 
dat er bij de Hyperboreeën (dat waren dan de Engelsen) een Sneeuwkoningin leefde? En om 
een ander voorbeeld te nemen: We horen heel vaak van de dood als een symbolische figuur in 
het sprookje. Maar realiseert u zich wel, dat deze figuur heel vaak wederom uit oude 
godsdienstige overleveringen zijn eigenschappen heeft geput? Om dan maar niet te spreken 
over de zon, die in duizend verschillende vormen ons voorbijdraaft, vooral in Slavische en 
Russische sprookjes maar ook in Chinese verhalen en enkele Indiaanse overleveringen; en we 
kunnen ze ook terugvinden vooral bij de Bantoe-stammen. Een uitzondering in Afrika maakt 
hier alleen de Massai, die een ietwat ander genre van sprookjes hebben, waarbij die zon de rol 
speelt, van een niet-persoonlijk wezen. Overal zien we die zon voorgesteld als een ruiter en we 
horen verder dat die ruiter op een gegeven moment valt of een ogenblik stilhoudt. Denkt u nu 
eens aan de Bijbel. Daarin lezen we dat bij een bepaalde veldslag de zon stil stond. Denkt u 
verder eens aan verhalen b.v. over de grote strijd van Odin, die toen óók de zon deed stil 
staan. Al deze verhalen tezamen brengen ons toch wel tot de overtuiging, dat er ergens een 
feitelijke achtergrond moet zijn. En ik geloof, dat we die feiten dan allereerst zó mogen stellen: 

De mensheid is opgegroeid uit kleine stammen. Die stammen hadden een eigen 
stamoverlevering en het werd langzaam maar zeker een gebruik de oudsten van de stam die 
overleveringen aan de jongeren te laten vertellen. We hebben dus te maken met een 
mondelinge overlevering over een zeer groot aantal geslachten. (Als we dat klein willen 
houden, dan moeten we zeggen 800 - 900 minstens, maar het zullen er waarschijnlijk veel 
meer geweest zijn.) In die tijd zullen natuurlijk de interpretaties van de vertellers aan 
bepaalde veranderingen onderhevig zijn geweest. Wanneer ze in contact kwamen met andere 
stammen en daarvan de verhalen hoorden, werden ook deze verhalen vaak mee verwerkt in 
het stameigen verhaal. Dit zijn legendevormingen, het is het begin van een godsdienstige en 
sociale beschouwing. Maar het neemt niet weg, dat wat er uit geboren wordt vaak op een 
sprookje lijkt. 

In de oudheid zijn er inderdaad reuzen geweest. Nu hielden de ouden altijd erg van 
overdrijven; wanneer iets 5 cm groter was en ze schrokken ervan, dan was het al gauw 5 
meter groot. Maar die reuzen vinden we in een bepaald gewaad; we vinden ze verder met een 
bepaald uiterlijk. En dat verschilt plaatselijk. Wanneer we te maken hebben met de reuzen in 
de sprookjes van rond de Mediterranee dan horen we heel vaak van éénogige reuzen. Hebben 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 2

we echter te maken met sprookjes van Zuid-Duitsland en ook b.v. het Oosten van Nederland, 
dan horen we dat deze reuzen twee ogen hebben. Ook één-ogigen komen echter nog voor. 
Gaan we b.v. kijken naar de reuzen, waarover verteld wordt in China, dan blijkt dat deze het 
gelaatsuiterlijk hebben van de Kaukasische rassen. Luisteren we naar de verhalen over reuzen 
in Zuid-Duitsland en ook Zwitserland, dan is de beschrijving van een dergelijke reus heel vaak 
er een van een Tartaar. 

Wanneer we nu ons verder eens voor ogen stellen, dat vooral tijdens de grote 
volksverhuizingen en die meerdere malen zijn voorgekomen en die het gehele Eurasisch 
continent eigenlijk in beroering brachten, stammen soms bliksemsnel zijn binnengevallen en 
bijna hele stammen wisten uit te roeien of te verdrijven, dan kunnen we ons voorstellen dat 
men - zijn eigen minderwaardigheid niet toegevende - kwam tot de interpretatie: Dezen waren 
veel groter, veel sterker als wij één steen konden opnemen, dan namen zij een hele berg op. 
Een normaal verschijnsel: men verontschuldigt zich door overdrijving. Dat doen de kinderen 
van vandaag nog. En in vele gevallen waren de mensen vroeger kinderlijker dan vandaag. 

Een ander punt, waarmee we ook rekening moeten houder: We horen in verschillende gevallen 
van overleveringen van reuzen. En nu is het b.v. typisch, dat de Massai, die zelf groot zijn, 
geen reuzenoverleveringen kennen. Maar bij de omringende stammen vinden we wél sprookjes 
met reuzen. Wat is nu logischer dan aan te nemen, dat hier, het verhaal van de reus een 
teruggrijpen is naar een oorspronkelijk historisch feit waarin waarschijnlijk de voorvaderen van 
de Massai een rol gespeeld hebben? Er is ergens een feitelijk verband. Alle sprookjes met al 
hun zinnebeelden grijpen m.i. terug op werkelijke feiten. Feiten echter, die samengevoegd met 
elkaar, totdat een onlogisch en niet meer goed herkenbaar geheel ontstond, dat word gebruikt 
om een bepaalde moraal uit te drukken. 

Want waar we ook gaan, het sprookje heeft altijd een zekere moraal. Moraal is primitief en 
door die primitiviteit heel vaak bloeddorstig. Maar ongeacht dit feit is een door de tijd 
veranderde impressie van iets wat reëel bestond. B.v. Blauwbaard. We weten allemaal dat de 
eigenlijke figuur waarschijnlijk Gilles de Laval is geweest, eerst een zeer bekend ridder, o.a. 
betrokken in het leven van Jeanne d'Arc, later een zwart-magiër. We kunnen b.v. om een 
ander sprookje te noemen Jack and the beanstake, (Jaapje en de bonenstaak) ook eens gaan 
nazien. En wat blijkt nu? Er bestaan in sommige landen inderdaad planten die haast explosief 
groeien. Vooral wanneer we gaan kijken in Zuid-Amerika komen die planten daar inderdaad 
voor. Verder vinden we in dat land verhalen omtrent een wereld, die boven de wolken ligt; een 
soort eeuwige jachtvelden naar Manitou’s de goede krijgers onderbrengen en de eeuwige 
vreugd in jacht en strijd geven. Een wereld waar bovendien vele wonderbaarlijke voorwerpen 
zijn. In de overleveringen van de Delewaren, de Sioux, de Commanchen - om een paar 
bekenden te noemen - vinden we sprookjes van een land boven de wolken. En in die landen 
vinden we aangeduid: huizen. Maar ze worden bewoond door Manitous. En sóms ook door 
boze tovenaars, want er zijn tovenaars die de macht hebben om zich in deze wereld van 
geesten te bewegen. En kinderen, die daar soms door bijzondere verdiensten komen, keren 
terug of - en hier is een overeenstemming tussen de Indiaanse sprookjes, bepaalde Griekse 
sprookjes en overleveringen en zekere Europese sprookjes - zij worden sterren. Men vertelt 
b.v. van een Indiaans meisje, dat in de Kleine Beer terecht kwam. Elders vertelt men over een 
maagd, die ontstolen werd aan de mensheid door een boze geest, bevrijd werd, niet terug 
wilde keren na haar schande en nu in de Pleiaden leeft. Dus de gedachtegang was er. Stel je 
nu eens voor, dat een zeeman die planten heeft gezien, iets van die overleveringen heeft 
gehoord en deze gaat vertellen. Duurt het dan nog lang voordat men er een sprookje van 
maakt, dat past in de eigen omgeving? Een sprookje waarin de eigen historische figuren de 
reuzen een rol spelen? Een sprookje waarin verder dat geheimzinnige "never-never-land" 
boven de wolken wordt uitgebeeld als een Europese versie van de eeuwige jachtvelden? 
Typisch, vindt u niet? 

En als we nog verder gaan wordt het nog veel wonderbaarlijker. Want we weten dat zekere 
geloofswaarden in de oudheid werden uitgedrukt door de symbolen van een Godenleer. Of we 
nu gaan kijken naar de Maan-godin van Ur, of we de Isis-Mysteriën willen nagaan, of. we zien 
naar de eenvoudige overleveringen van de Germanen en de Druïden, altijd weer hebben we te 
maken met het symboolverhaal. De God en Zijn helden zijn niet zozeer feitelijke wezens 
waarop je rekent, maar zij zijn gen uitdrukking van een innerlijke toestand en een innerlijke 
gedachtegang. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 3

Het ideaal van het volk, het ideaal vooral van de denker van het volk, wordt uitgedrukt in de 
Godenwereld. En wanneer die Godenleer dan enigszins gegroeid is komt er over het algemeen 
de Bard, de dichter of de schrijver. Bij de Grieken b.v. waren het schrijvers en vreemd genoeg 
vooral toneelschrijvers. Bij de Druïden zijn het de Barden, de heldenzangers geworden, die de 
Godenwereld saam schiepen tot één onverbrekelijk geheel, waardoor wij daar werkelijk ook 
een gestaffelde Godenwereld te zien krijgen. Maar al die dingen worden dan weer verknoopt 
met avonturen, die - de Goden toegeschreven - in feite wel eens op aarde bestaan zouden 
kunnen hebben. Wanneer we b.v. denken aan het verhaal van Amphitreën, die - zij het met 
enig protest - als dubbelganger een van de hoogste Goden zag optreden, dan is dit niet zo ver 
weg van de geschiedenis van een veldheer van Alexander de Grote, die - toen hij een vrouw 
zeer begeerde - zich hulde in het uniform van de echtgenoot, die hij in burger op een 
verkenning had uitgestuurd en zo probeerde dat te. halen, wat hij op een andere manier niét 
krijgen kon. De overeenstemming is te groot. 

U zult zeggen: "Dat is allemaal wel mooi, maar waar komt dan b.v. Roodkapje vandaan. In de 
eerste plaats: Roodkapje is een Maan-symbool en als zodanig geeft ze niet alleen de onschuld 
weer, maar ook de jeugd en de dwaasheid, de onbezonnenheid. Zij gaat naar de grootmoeder, 
naar de Bron (de Maan gaat naar de Zon). Wanneer we de wolf zien optreden, dan is dit een 
wezen des kwaads. Wolven b.v. zien we ook wel eens optreden als helpers van Loki. De wolf 
zou het duister kunnen zijn. En dan is Roodkapje oorspronkelijk waarschijnlijk de verklaring 
geweest van een zonsverduistering, waarbij de religieuze gronden moesten worden 
weggewerkt en in de plaats daarvan een verhaal moest komen, dat duidelijk maakt hoe de 
natuurkrachten ten opzichte van elkaar werken, maar dat wordt genoten om zijn bloeddorstig 
effect. En natuurlijk krijgen we aan het einde de houtvester. Die houtvester zal misschien in 
een vroegere versie een krijger geweest zijn. Maar één ding is zeker: hij weet Roodkapje en 
haar grootmoeder uit de buik van de wolf te bevrijden, beiden. De zon- of maansverduistering 
wordt opgeheven en beide zijn weer normaal zichtbaar, elk op haar tijd en haar beurt. En de 
kracht die dit doet is de afgezant van een hogere kracht. Ofwel hij is de houtvester (de 
verzorger van het terrein), danwel hij is de krijger, die door zijn veldheer ter verkenning werd 
uitgezonden en toevallig het geval ziet. Hiermede wordt misschien haast onbewust het geloof 
aan een almachtige God en Zijn uitgezonden dienaren kenbaar gemaakt. Het is dan ook 
opvallend, dat elk sprookje zijn eigen hoofdfiguur heeft en dat er haast niemand aan denkt een 
bijfiguur eens een keer een kans te geven. We horen b.v. de geschiedenis van de Gelaarsde 
Kat en de Markies van Carabas. Maar wie heeft er nu wel eens aan gedacht om eens te 
vertellen hoe de Markies het eigenlijk gevonden heeft, die als tovenaar van zijn kasteel en 
goederen werd beroofd? Of hoe de Koning het heeft gevonden toen hij erachter kwam, dat de 
gelaarsde Kat eigenlijk zo'n grote én listige leugenaar was? Het is duidelijk dat men dat niet 
doet, want het sprookje is - bewust of onbewust - een overlevering van heilige zaken. 

Ik spreek nu zo van die Markies van Carabas en de Gelaarsde Kat. Het was heus niet alleen De 
la Fontaine, die in zijn fabels de sprekende dieren invoerde. Integendeel, we horen overal van 
sprekende dieren en steeds van sprekende dieren in samenhang met goddelijke werkingen er 
bovennatuurlijke gebeurtenissen. Voorbeelden kan ik u te over geven. In India kunt u b.v. vele 
sprookjes horen over dieren die plotseling spraken, tot zelfs tijgers toe. Wij kunnen daar een 
sprookje horen over een kat die heilig werd; en een kat die dan ook inderdaad tot de 
hofhouding sprak, totdat ze eens ten hemel steeg. Die ze overigens weer verloor - dat mag ik 
er misschien bij vertellen, want het is heel leuk. Die kat had n.l. gewed met een fakir, wie van 
hen het heiligst was. De fakir klom naar de hemel langs een touw en kwam na enige tijd terug 
met een geschenk van de vorst der hemelen. Maar de kat sprong alleen omhoog en verdween. 
Het duurde maanden voordat ze weer terug kwam. Ineens - plons - uit de hemel en daar lag 
ze. Toen vroegen ze aan die kat. "Waar ben je geweest"? 

De kat zei: "Ach. ik was in de hemel en het was er zo aangenaam. Maar weet je; ik zag ineens 
een muis voorbijkomen en toen ben ik mezelf even vergeten." Dat is werkelijk nog geestig 
ook. Maar waar het om gaat hier, dat is het sprekende dier. De os en de ezel zouden 
gesproken hebben. In de overleveringen vastgeknoopt aan Karel de Grote (grote vorsten, en 
helden zijn nu eenmaal graag een middelpunt van sprookjes en legendevorming; behouden ze 
hun eigen naam dan heten het legenden, gaat die naam teloor dan noemt men het een 
sprookje), maar ook daarin heren we van sprekende dieren. Als u de 1001-nacht sprookjes 
leest, komt u veelal sprekende dieren tegen, overal. En er is zelfs een overlevering die zegt - 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 4

afgeleid waarschijnlijk van het bijbelverhaal - dat vroeger alle dieren met de mens konden 
spreken. 

Is die gedachtegang vreemd? Misschien niet. Wanneer we weten, hoe in een tegenwoordige 
wereld dieren hun behoeften aan mensen kenbaar kunnen maken, dan zullen we ons ook 
kunnen voorstellen, dat een wereld met veel beperkter taal, met een veel kleiner 
woordenschat, de begaafdheid van de dieren en hun verlangen kenbaar te maken hoger 
stelde. Dat b.v. een hond, die een prooi wist aan te wijzen en wist te apporteren, die ook kon 
vechten en in het gevecht kenbaar maakte wat hij zou doen, die alleen door zijn verschil in 
blaffen kon aangeven waar hij zich bevond en wat hij op het spoor was, toch wel de indruk 
moet hebben gemaakt van een wezen, dat spreken kon. Hij is een bondgenoot van de mens 
en ze komt het sprekende dier al direct uit de oergeschiedenis mee in de verhalen. Ik wil 
overigens opmerken, dat er zelfs een Romeins keizer is geweest, die zijn lievelingspaard zó 
verstandig achtte, dat hij het tot consul verhief; ja, met een eigen paleis en wat daarbij 
hoorde. En dat is geen sprookje, want dat kunt u in de historie terugvinden. 

Dan krijgen we het tweede aspect: een geloof aan zielsverhuizingen. Zielsverhuizing in dieren 
is in Azië nog zeer algemeen; maar het bestond - zij het enigszins weifelend - ook in het 
westen. De verbintenis "mensenziel-dierenlichaam" brengt de noodzaak tot mededeelzaamheid 
maar ook gelijktijdig tot intentie, overleg en handelen als van een mens. Vandaar dat in vele 
sprookjes het dier een menselijke rol speelt en in feite het symbool is geworden van 
menselijke eigenschappen. 

Misschien mag ik hier even afwijken van het eigenlijke thema om u duidelijk te maken hoe dat 
komt. Er zijn, zoals u misschien weet, een aantal dieren in de dierenriem. Er zijn maar een 
paar tekens, die zuiver menselijk zijn. De krachten uit het heelal worden dus met dierachtige 
tekens vereenzelvigd, die van land tot land kunnen verschillen, maar waaruit de heiligheid van 
dergelijke dieren voortvloeit. Het is niet voor niets dat we b.v. de stier of het rund een lange 
tijd als heilig dier zien, want het is de periode dat dat een van de regendans - een van de 
regerende tekens moet ik eigenlijk zeggen - van de wereld. Later blijft dat een tijd 
voortbestaan omdat de mens conservatief is. De Indianen geloven er ook aan en halen b.v. 
hun totems naar voren. Zij hebben dus een stamdier, dat voor hen spreekt, dat hen helpt, hen 
bijstaat. De negers doen het een beetje anders: zij maken zichzelf tot dieren en worden dan 
alligator-mannen, luipaard-mannen, leeuw-mannen en dergelijken. Geheime genootschappen 
met schijnbaar zeer wrede gebruiken maar - ook weer associatie vreemd genoeg - met 
bepaalde dieren, die in hun hemelgeloof ook voorkomen, die ze dus als tekens 's avonds aan 
de hemel zien. Dat daarbij de oude tijd ook nog wel een rol speelt, is zeker. Men houdt zich 
niet aan de moderne tijd. Maar waarom b.v. de Visser, als symbool van Jezus? Of het 
lammetje? Misschien omdat de Ram de regeerder was? Ik wil maar dit zeggen: de 
sterrenbeelden en hun dierlijke interpretatie hebben een rol gespeeld bij het toekennen van 
juist deze kwaliteiten en eigenschappen aan mensen. En die mensen werden vaak genoemd bij 
de naam van het dier. In de loop der tijden valt de mens weg en blijft het dier over en zien we 
zo het sprekend optreden. van b.v. de Gelaarsde Kat, die zich volkomen als mens gedraagt 
onder invloed van het testament van de vader. We vinden ook heel vaak paarden die iets 
dergelijks doen. Een jongste zoon krijgt een oud paard nagelaten; het paard spreekt tot hem, 
verschaft hem al wat hij nodig heeft als een soort tovenaar of fee, waarna hij ten slotte met de 
prinses huwt. Een sprookje, dat in Slavische termen een twintig keer voorkomt, er zijn 4 of 5 
versies van in Engeland en in Nederland bekend, (Duitsland inbegrepen) en we vinden ook in 
zuidelijke landen soortgelijke interpretaties. 

We zien in de sprookjes ook heel vaak twee dieren tegen elkaar optreden, zoals in het 
dierensprookje van Reinaert de Vos, dat op de duur een schone legende is geworden, maar dat 
oorspronkelijk bestond uit reeksen van kleine vertellingen in de vorm, zoals we die vinden in 
Suriname over Meneer Spin; in de landen van Kentucky e.d. over Brown-rabbit; in de woestijn 
over de fennec, de woestijnvos. Die dieren zijn op de duur - dat geef ik graag toe - 
sprookjesfiguren geworden, maar oorspronkelijk zijn ze het symbool geweest van een kracht. 
De Spin b.v. heeft een lange tijd in de Voodoo een buitengewoon krachtige rol gespeeld. Het is 
dus geen wonder, dat de bosnegers zowel als de Tahitianen e.d., die dus veel met de Voodoo 
te maken hadden, op de duur Meneer Spin zagen als een belangrijke figuur. En de leringen, 
die eerst in de Voodoo-zin daaraan werden vastgeknoopt, zijn ze gaan overzetten in kleine en 
vaak buitengewoon geestige vertellingen. Om terug te keren tot mijn eerste stelling: In vele 
gevallen zal dus het sprookje een samenvatting zijn van oorspronkelijke feiten, echter 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 5

vereenzelvigd met ideeën en idealen en aangevuld met de behoeften van de mens, met zijn 
opvatting van de noodzakelijke zeden, de mores van de tijd. Het sprookje varieert naar gelang 
de tijd varieert. Het blijft echter in zijn personen en intrige toch practisch gelijk. En daar is een 
reden voor te vinden. Want achter het sprookje schuilt niet alleen het volksgeheugen en de 
overlevering van ontelbare geslachten; er schuilt ook achter een zeker esoterisch kennen, een 
bepaalde vorm van inwijding en geloof. Ik vertelde u reeds, dat vele van de sprookjes 
ontstaan zijn door schrijvers, naar schrijvers waren vaak filosofen. Barden behoorden in de 
oude tijd vaak tot de wijzen; en de wijzen waren meestal Druïden, dus leden van een 
priesterkaste. Het is logisch dat deze denkers hun eigen symboliek, hun eigen denksysteem, 
hun eigen esoterie mee trachtten te verweven in de verhalen die ze verteld hebben. En we 
kunnen een willekeurig sprookje nemen en dat gaan ontleden. Heeft u een voorkeur? 

� Sneeuwwitje. De Sneeuwkoningin. 
Goed, we zullen ze allebei even nemen. Het gaat er toch maar om kort te bewijzen, wat er 
eigenlijk gaande is. De Sneeuwkoningin is gehuisvest ergens bij de Noordpool - zoals de 
Sneeuwkoning ook in vele gevallen - in een paleis van ijs. Alles verstart daarin. De 
overlevering van de komst in de ijstijd van de grote gletscher speelt hierbij ongetwijfeld een 
rol. Het was bekend, dat vaak in gletschers de lijken werden gevonden van mensen, die lange 
tijd tevoren teloor waren gegaan. Er moest dus iets gaande zijn. En het geloof, dat dit niet 
zonder zin kan zijn, dat ze niet alleen voor de dood geboren zijn, leefde in die oude tijd 
evenzeer als heden. De Sneeuwkoningin werd het symbool van een dodelijk begeren, een 
onderwereldfiguur, die in de glinstering in de plaats treedt van vorsten en krijgslieden, die 
weigert zich te onderwerpen aan de wijsheid van de esoterici, de denkers en de magiërs. Ze 
ontvoert een kind. Het is heel logisch dat een kind ontvoerd wordt, omdat het kind het 
gemakkelijkst sujet is daarvoor; zoals ongetwijfeld vroeger de strijd sterk is geweest tussen de 
kloosters en de verschillende vorsten en potentaten, die elk voor zich trachtten de jeugd op te 
eisen. Stel u nu voor, dat dit kind het symbool wordt van de zich nog niet-bewuste-mensheid; 
de zich-nog-niet-bewuste-mensheid, die een keuze moet gaan doen tussen het geestelijk goed 
van het thuis (dus de ware leer, de ware instelling, de juiste moraal) en de glanzende vrijheid 
van de sneeuwpaleizen, waarin echter het hart verstart: het materialisme. Dan wordt ons al 
heel gauw duidelijk waarom het meisje (het zusje - in andere gevallen het vriendinnetje) 
achter hem aan jaagt, zij maakt de tocht van het offer, zoals we dat duizenden malen in 
verschillende sprookjes vinden. Want de inwijding is noodzakelijk om tot een bevrijding te 
komen. En die bevrijding kan alleen bereikt worden doordat men zichzelf offert. Men moet niet 
alleen maar zichzelf zijn als mens, maar men moet een stap verder gaan zoals het kleine 
meisje, dat door haar vele beproevingen en haar vasthoudendheid uiteindelijk in dat paleis 
komt. En dan is het probleem nog niet opgelost, want dat jongetje zal daar moeten blijven, 
tenzij hij het raadsel oplost van een legpuzzle, uit stukken ijs gemaakt. Het meisje lost deze op 
en dan is hij bevrijd. Wanneer de liefde voor de mensheid zó groot is en het begrip van de 
goddelijke Kracht zó sterk, dat men in staat is het wezen der materie te doorschouwen, kan de 
mensenziel hieruit worden bevrijd en kan de ware leer, de ware gedachte, de ware beleving 
beginnen. 

U ziet, het verhaal is helemaal niet zo vreemd en het is te minder vreemd, wanneer we ons 
realiseren, dat de Sneeuwkoningin - ofschoon in de optekening waarschijnlijk van Noordduitse 
origine - een sprookje is dat ook in Ierland voorkomt en zelfs in Wales, Het heeft 
samengehangen met de gedachte van de Druïden, die zich baseerden op onderscheid van licht 
en duister, dus van goed en van kwaad. Het goede offert zich steeds. Zoals men aannam, dat 
de zon zich elke avond offerde om terugkerende de mensheid leven te kunnen geven. Men zei 
dus: de mensheid leeft van het bloed van de zon. Men stelde daarnaast, dat de maan - niet 
zelfstandig zijnde - het vrouwelijk element was, dat door haar liefde de zon weer tot leven kon 
wekken, omdat de maan zich offert wanneer ze de zon gaat zoeken. Merkt, u dat hier ook 
enige overeenkomst is met b.v. Egyptische sagen en overleveringen? Uit deze gedachtegang 
plus het geloof - zeer waarschijnlijk later gestimuleerd door de komst van de Romeinen, die 
immers geloofden aan de volkeren, die leefden in het ijs achter de Noordenwind en achter de 
Westenwind - is de figuur van kwaad gekristalliseerd in een Sneeuwkoningin: iets van 
schoonheid, iets dat alles heeft behalve "leven". En zo kan de strijd van goed en kwaad hier 
worden uitgevochten op eenzelfde wijze als misschien bij een Apollo, die doordringt in een 
Hades de lier slaande, op zoek naar datgene wat teloor is gegaan. Of de wijze waarop men 
strijdt om Balder te bevrijden uit de duistere kelders van de onderwereld. Hier is in het 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 6

sprookje dus de gedachte, van terugkeer tot licht door inwijding en bewustwording wel sterk 
naar voren gebracht. 

En nu had u daar "Sneeuwwitje". Ja, het is het gemakkelijkst om een stelling met voorbeelden 
te bewijzen. En dus gaan we kijken wat ons Sneeuwwitje in de eerste plaats doet. Nu moet u 
me niet kwalijk nemen dat ik enigszins moet afwijken van de versie van Walt Disney. Die was 
filmisch zeer goed, maar ze is niet volledig "volks" meer, ze is niet de ware overlevering meer. 
In Sneeuwwitje is het eerste opvallende element: de 7 dwergen, die wonen achter de bergen. 
Gelijksoortige figuren vinden we overal dwergen zijn n.l. aardgeesten of natuurgeesten. De 
natuur is bezield. Wie goed is zal in die natuur geborgenheid vinden. Sneeuwwitje wekt 
afgunst op. Want na haar geboorte is er een fout begaan. Zij heeft té veel zegeningen 
gekregen. Het volmaakte past niet in een onvolmaakte wereld. Het dient zich eigenlijk te 
vermommen. God laat het onrecht niet direct toe - of zo ge wilt onrechtvaardigheid. Er is een 
goddelijke beschermer, maar die slaapt wel eens. (De vader gaat op reis). Het kwaad tracht 
dan door middel van zijn werktuigen het goede, het edele te vernietigen. De geschiedenis van 
de jager, die wij overigens in meerdere verhalen tegenkomen, de man, die door medelijden 
bewogen, bedrog pleegt. Het kwaad wordt verlaten door zijn eigen dienaren, zo lang zij niet 
het kwaad zelve zijn. (Een poging om duidelijk te maken, dat het demonische, dat in de mens 
leeft, nooit volledig is.) Sneeuwwitje vlucht weg in het bos en wordt gevonden door de 
dwergen. De dwergen brengen haar in hun woning. Dus de mens, volledig goed zijnde wordt 
één met de natuur. Eigenaardige overeenstemming in tendens met o.a. de 
Genoveva-legende.) In de eenheid met de natuur echter moet zij aan de natuur gebonden 
blijven. Zij doet dit niet. Zij aanvaardt van het oude vrouwtje een kam: ijdelheid. De ijdelheid 
verleidt de mens zich van de natuur en de bescherming daarvan los te maken en vanaf dat 
ogenblik is hij wederom, slachtoffer van het kwaad. 

Een stap verder: Wanneer die ijdelheid niet uit het "ik" geboren is maar uit nieuwsgierigheid, 
dan zal de natuur de fout herstellen: de dwergen trekken de kam uit het haar en Sneeuwwitje 
herleeft. Niet omdat de dwergen wisten, dat ze haar daardoor konden doen herleven, maar om 
de doodeenvoudige reden, dat zij vonden dat Sneeuwwitje paste bij de natuur en dat het 
onnatuurlijke verwijderd moest worden. Hier zien we de gedachtegang van vroeger, dat de 
natuur heilig is, in het sprookje wel zeer nadrukkelijk uitgedrukt. De zwartmagische toverkol 
van een stiefmoeder met haar "spiegeltje aan de wand" toont ons de eerbied, die men heeft 
voor de zwart-magiër. Maar boven haar staat een rechtvaardige macht. Want zelfs wanneer zij 
de gulzigheid (de bezitzucht) weet aan te moedigen - het meest dodelijke voor de menselijke 
geest in de stof - Sneeuwwitje de appel neemt (Adam en Eva-legende!) en in de eerste beet 
daarvan stikt, dan is daar nog de natuur, die haar goedheid erkent en haar bewaart (de glazen 
kist waarin de dwergen haar leggen.) En dan zal het goede eens tot ontmoeting komen met 
het goede: de Prins komt. Wanneer hij kust is er een toevalligheid - ofschoon in de eerste 
verhalen de Prins gedreven door wanhoop het deksel verbrijzelt en Sneeuwwitje daardoor 
ontwaakt - waarna ze beiden gelukkig leven en de boze stiefmoeder alles krijgt, wat haar dan 
volgens de gedachten van het volk wel toekomt. 

Omgezet in de gedachtegang van vooral de meer Duitse- en de Duits Zwitserse gedachte tot 
de Franse Jura toe is hier sprake van de eeuwige strijd tussen licht en duister. De bergen zijn 
voor die mensen bewoond. Niet alleen door de dwergen, maar ook door demonen, 
geheimzinnige reuzen en spotgeesten. Zij leven in een voortdurende vrees voor de natuur en 
toch weer in een eenheid mét de natuur en ze worden door die natuur soms erg 
stiefmoederlijk bedeeld. Wanneer ze echter goede mensen zijn, dan komen daar verschillende 
geheimzinnige figuren (soms is het een soort Hannes, de berggeest Hannes; er dan zijn er nog 
zo'n stelletje, Kasper is er ook nog), die dan met gaven het onrecht vergoeden, zodat de mens 
toch weer aan z'n trekken komt. De natuur is corrigerend voor de mens, indien hij niet zondigt 
tegen de natuur. Een oud geloof omgezet in de zin van de esoterie: Wanneer de mens niet 
zondigt tegen God, dan zal hij misschien veel belevingen doormaken waarvan hij zich 
afvraagt: waarvoor? Maar het einde is altijd de glorierijke apotheose. Want wat hij verliest 
word hem duizendvoudig weergegeven; en de natuur zelf beschut en helpt hem totdat hij rijp 
geworden is om - laat ons zeggen - de Prins te ontmoeten, om het Licht te ontmoeten en tot 
bewustwording te komen. 

U ziet hoe die sprookjes allemaal hun eigen inhoud, hun eigen zin hebben. Ze zijn niet "alleen 
maar" verhaaltjes voor kinderen. Ik weet dat veel opvoeders van de moderne tijd verontrust 
zeggen, dat het slecht is de kinderen die bloeddorstige sprookjes te vertellen van wolven die 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 7

zo maar opengesneden worden; van reuzen die zo maar een kopje kleiner worden gemaakt; 
van mensen die elkaar doodslaan, of van opscheppers die ondanks alles slagen, zoals het 
snijdertje dat er 7 in een klap dood sloeg. Maar ik geloof, dat ze zich één ding niet realiseren; 
die sprookjes - zo vreemd als het klinkt - zijn verwant aan de origine van het volk. Zij 
stammen voort niet alleen uit een oude tijd, maar ook uit een geestelijk bezit, dat geslacht na 
geslacht is opgebouwd en dat mede in de erfelijke patronen van de mensen is afgedrukt. 
Menig sprookje kan tot u spreken, maar veelal zal het juist het u eigene sprookje zijn, de 
intrige, die het meest past bij uw eigen land en aard, dat u werkelijk ontroert en dat u ernaar 
terug doet grijpen. En wanneer u géén van die sprookjes kent, dan vindt u in de sprookjes van 
alle landen steeds hetzelfde beeld terug. Niet omdat het zo bedoeld is, maar omdat er iets van 
het oerpatroon der persoonlijkheid wordt uitgedrukt in dit denken; omdat het wezen van de 
mensheid zelf er in ligt. En het wezen van de mensheid is niet zoetelijk. Dat stort soms bloed, 
dat brengt soms offers en weet zich soms alleen te handhaven ten koste van een grandioze 
bluf. Is het een wonder, dat het sprookje de wereld weerkaatst en niet slechts de zoetelijke 
theorieën van mensen, die menen dat het kind behoed en beschut moet worden, 
grootgebracht in een wereld waarin het zich dan later waarschijnlijk niet kan bewegen? 

De achtergrond van het sprookje is een veelzijdige. Geboren uit het volk weerspiegelt het de 
geaardheid van het volk. Geboren uit het oude volksgeloof toont het ons aan hoe het bijgeloof 
van heden gegrondvest is in het verleden; gebaseerd op de inwijdingsleren, de filosofieën en 
gedachtegangen van het verleden, toont het ons aan hoe weinig de mens in dat opzicht 
vooruit is gegaan. Want de leringen van vroeger zijn ook vandaag nog goed. En misschien is 
het belangrijkste van het sprookje wel, dat het de kinderen onbewust vertrouwd maakt met 
werelden, die het als een volwassene. toch weer zal moeten verwerpen, maar waar het 
innerlijk behoefte aan heeft. Daar liggen dan de paleizen van de feeën ergens in de bergen. 
Daar zijn ze, de natuurgeesten die overal spelen en spotten en schateren. Daar zijn de feeën, 
die helpen ingrijpen op het ogenblik dat het nodig is. Daar zijn de heksen en tovenaars, die 
met vreemde en buitengewone middelen hun eigen weg weten te gaan. Maar bovenal is daar 
steeds weer de vuurproef, het offer dat moet worden gebracht, de vrees, die moet worden 
overwonnen. Of die vrees nu is de geheimzinnige heks Kabadja, die de dood zelf regeert en die 
rond haar hut een reeks van spitse palen heeft, waarop lichtende geraamten zijn vastgepend; 
omdat het de boze tovenaar is of Blauwbaard; of dat het misschien het offer is van een meisje 
dat de vrouw wil worden van de sultan zelfs voor één nacht, wanneer ze daardoor het volk 
misschien kan redden (1001 nacht!), dat blijft eigenlijk gelijk. Het sprookje leert het kind te 
offeren, leert het kind te denken. En het leert het kind méér dan u beseft, een beroep doende 
op de oerpatronen die in dit kind bestaan, in zijn eigen wereld zich te realiseren hóe de wereld 
is. De wereld misschien niet van de tinnen soldaat, want Andersen is te veel kunstenaar 
geweest om zijn sprookjes geheel aan te passen aan het volk; maar dan toch zeker wel als de 
verhalen van de ooievaar, zoals u die bij Grimm vindt; de verhalen over al die wonderlijke 
gebeurtenissen als de sprekende beren, die overigens klaarblijkelijk een soortgelijke rol in het 
bijbelse verhaal hebben gespeeld (de profeet, die zijn bespotting als kaalkop gewroken zag 
worden door een beer). 

De hele kwestie is eigenlijk dit: Wanneer wij beseffen, hoezeer wij zelf hunkeren naar een 
waarheid van een sprookjesland, dan zullen we niet meer zo gek tegen een sprookje aankijken 
als iets wat alleen maar voor vermaak is geschreven. Wanneer wij beseffen hoe wijzelf 
hunkeren naar de fee, die ons de middelen geeft om als een Assepoes toch in weelde uit te 
gaan om ons doel te bereiken, dan zullen we niet zo vreemd meer kijken, wanneer er mensen 
zijn, die een beroep doen op hun geestelijke meester of hun engelbewaarder, óf God zélf 
bidden en smeken om in te grijpen en eigenlijk hetzelfde te doen wat de fee deed, die uit een 
kalebas en een paar muizen een karos maakte met paarden ervoor, een koetsier en alles wat 
daarbij hoort. 

Wij verlangen naar het wonder. En het wonder bestaat. Dat is juist het vreemde. Want doordat 
Assepoes goed was, haar plicht deed, had zij de bescherming van haar moeder te allen tijde 
en daardoor kon de fee haar helpen. Vooral in de oorspronkelijke versies komt dit sterk naar 
voren. Hetzelfde zien we steeds in de z.g. ruilsprookjes als b.v. Hans met de eend, Zwaan 
kleef aan en dergelijke. Hierin zien we hoe de schijnbare dwaasheid kan leiden tot een groot 
geluk, omdat gehechtheid aan de directe waarden nóóit tot geluk voert. We zien duizenden 
malen, dat het slachtoffer van de slechtheid der mensen gered wordt. Of dat nu is door een 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 8

paar raven die in een boom zitten te praten en zo vertellen, dat hier een wonderdadige bron 
ligt; of dat hij misschien door een geheimzinnig dier wordt gered - zoals in het verhaal van die 
jongen die een leeuw, een hond, een wolf en nog iets bij zich had. En zo heb je het in alle 
sprookjes steeds weer. De mens verlangt er eigenlijk ook wel naar om zo'n "redder" achter de 
hand te hebben. En er bestaat er een. In de in wijdingsleer bestaat die. Want op het ogenblik 
dat wij zelf in harmonie zijn met de natuur, kan niets wat tegennatuurlijk is ons schaden en zal 
elke schade, die voor een ogenblik is ontstaan, teniet worden gedaan in dien wij onze parallel 
met de natuur weten te behouden. 

Het sprookje vertelt u niet dat u een heilige moet zijn. Integendeel, het laat zijn helden 
dwaasheden uithalen zoals u ze zelf uithaalt. Het laat zijn helden in contact komen met 
figuren, die even vreemd zijn als de droomgestalten, die u soms opbouwt om uw dagdromen 
te verwerkelijken. Het laat heel rustig zijn helden en heldinnen zich te buiten gaan aan roof en 
aan plundering desnoods, maar altijd met één voorwaarde ze doen het nooit voor zichzelf. 
Klein Duimpje steelt, maar hij brengt het mee voor zijn ouders. Hans en Grietje het zelfde: de 
schat van de heks nemen ze mee voor hun ouders. Klein Duimpje keert terug, rijker dan hij 
was, voor zijn ouders. En zo kun je verder gaan. Ga het maar overal na. Steeds weer zit erin: 
het principe van de zelfverloochening plus de eenheid met de natuur. En ik geloof niet, dat u 
één sprookje kunt noemen waarin dat niet het geval is, ongeacht de origine. Want of we nu 
gaan denken over Indonesië, met het verhaal van de maagd, die gehuwd zou worden - ik 
meen aan de Bromo, in ieder geval aan een bepaalde vulkaan, wanneer we denken aan 
degenen die als slachtoffer vielen van de verschrikkelijke zeegodin, dan ontdekken we nog 
steeds hetzelfde: Zij, die goed, eerlijk en edel zijn, kunnen wel eens dwaze dingen doen maar 
door hun harmonie met de omgeving, door hun eerlijkheid t.o.v. het werkelijke levensprincipe 
komen ze er.  

Het sprookje, mijne vrienden, is in zijn achtergrond in feite een zedenleer. Een zedenleer, die 
realistischer is dan menige plechtige psychologische of psychologische beschouwing. Het is een 
zedenleer, die gegroeid is uit het volk, die verrijkt werd met de geestelijke elementen van vele 
reeksen van denkers en zo de mens van heden nóg geeft de mogelijkheid om in het sprookje 
zichzelf te herkennen en lezende - tussen de regels door - de uitweg te vinden die ook voor 
hem bestaat. 

Vrienden, dit is mijn inleiding. Het is de bedoeling, dat u naar voren gaat komen met uw visie 
op het sprookje, met uw protesten misschien tegen wat ik gezegd heb; dat u mijnentwege alle 
sagen en legenden erbij haalt, die u zich maar herinneren kunt. Want, ik hoop dat we toch met 
elkaar tot een eindconclusie zullen kunnen komen, die voor ons allen gelijkelijk aanvaardbaar 
is, juist omtrent het sprookje. 

  DISCUSSIE 

� Zouden de sprookjes ook ingegeven kunnen zijn door de werkelijke leraren der mensheid 
of door hen geïnspireerden? Kunt u iets verklaren over Tristan en Isolde? 

Moeten we Tristan en Isolde een sprookje noemen? Goed, ik wil dat misschien ook nog wel 
toegeven en wat dat betreft kunnen we alle verhalen, die samenhangen met deze dingen 
misschien ook sprookjes noemen. Wanneer een oerthese wordt gevonden van een bepaald 
volk of een bepaald ras, dan is het duidelijk, dat - juist de meer ingewijden - hiervan gebruik 
zullen maken als voertuig voor hun eigen lering en stelling. U zoudt het waarschijnlijk het best 
zo kunnen uitdrukken: De ingewijde neemt het bekende en maakt uit het bekende een 
vergelijking of een verhaal, dat gelijktijdig inzicht geeft in een werkelijkheid. Het verhaal b.v. 
van de verloren zoon, dat we bij Jezus vinden, is eigenlijk ook iets, wat het midden houdt 
tussen een gelijkenis en een sprookje. Het heeft althans vele elementen, die aan een sprookje 
doen denker. Nu zoudt u zeggen: "Ja, maar dat is iets, wat van Jezus komt." Dit is niet geheel 
juist, want een soortgelijk verhaal vinden we in bepaalde delen van het Gilgamesh-epos en we 
vinden het daarnaast in enkele Babylonische en Assyrische varianten en overleveringen. Ook 
bij de Phoeniciërs is een soortgelijk verhaal bekend en daarnaast vinden wij het ook bij de zeer 
vroege Hellenen; daar bestaat dus ook een dergelijk verhaal. Het is elke keer iets gewijzigd in 
verband met de volksaard, maar de les die Jezus daaruit trekt, de inhoud die hij er in legt door 
a.h.w. de bekering, de terugkeer waardevoller te maken, de clou, die is van hem. En zo gaat 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 9

het meestal met ingewijden. Men neemt een verhaal - of dat nu een Tristan en Isolde is, een 
Lohengrin, Siegfried-sage of iets anders - dat reeds bestaat. Maar men werkt het juist zover 
om, dat het voor het volk nog aanvaardbaar blijft en gelijktijdig eigen impuls en eigen 
gedachtegang toch weer openbaren. In deze zin wil ik dus accepteren, dat ingewijden en 
Meesters - als we hen zo mogen noemen - in sommige gevallen dus gebruik zullen maken van 
bestaande oerwaarden om door een bijzondere interpretatie hun eigen lering daarmee te 
verduidelijken of voor het nageslacht vast te leggen. Voldoende? 

� Is dat hetzelfde met uw esoterische sprookjes? 
Ja. Maar wist u dat de sprookjes, die wij vertellen, over het algemeen montagewerk zijn? Het 
lijkt net een bouwsysteem. We nemen de voor ons passende elementen uit bestaande 
sprookjes, voegen daar onze esoterische stelling in en komen zo tot een gelijkenisje of een 
sprookje, dat voor degenen onder u, die willen luisteren naar hetgeen we tussen de regels 
door zeggen, zeer waardevol kan zijn. Dat hebben anderen ook gedaan. Voldoende? 

� Dus dit antwoord is bevestigend. 
Inderdaad. Ik zal u dadelijk misschien nog een demonstratie geven, hoe men zo'n sprookje in 
montage in elkaar kan zetten. Dat is misschien ook wel aardig. Commentaar? 

� Maar dat Tristan en Isolde? 
Ik heb gezegd, dat het - gezien zijn inhoud - niet helemaal een sprookje is (het is eigenlijk 
meer een romance dan een sprookje), maar dat we het eventueel ook als een uiting kunnen 
aannemen. Ik vind dat dat voldoende is, anders moeten we de avond gaan besteden aan 
Tristan en Isolde. 

� Hangt het ook met de Graal samen? 
Ja en neen. De Graal-mythos is weer terug te brengen tot veel vroegere mythen, die later 
verchristelijkt zijn. Dus in de plaats van b.v. de Steen der Wijzen of ook wel de Put der 
Wijsheid of de Bron van het Eeuwige Leven is in dit geval de Graal gekomen, de Avondmaals-
beker. Maar de gedachtegang blijft steeds hetzelfde. En ik geloof ook wel, dat bij Tristan en 
Isolde - zijdelings althans - we hier iets van ontdekken. Maar ik meen niet dat hier een zo 
direct verband met de Graalmythe aanwezig is, dat we nu moeten zeggen: "Ja, dit is een 
uitgesproken Graalverhaal". Dat is het zeker niet. 

� Tristan is toch één van de ridders van de Ronde Tafel, niet waar? 
Ja, inderdaad. En om nu ze spreken met Mark Twain, die daar een aardige parodie op heeft 
geschreven: Wanneer deze ridders zich verveelden, dan trokken ze uit op een expeditie naar 
de Graal, die ze natuurlijk niet vonden, maar die anderen weer de gelegenheid gaf om na een 
jaartje een hernieuwde expeditie uit te rusten om degenen, die verloren waren gegaan bij het 
zoeken naar de Graal terug te vinden! Dus we moeten die Ronde Tafel en alle mystiek, die 
men ermee verknoopt heeft, toch hier en daar ook weer zien als een samenvlechten van ver-
schillende volkssagen - dus ridderverhalen - wanneer we b.v. in de legende Sir Galahad zien 
met zijn wijze van optreden, dan is dit toch wel in de eerste plaats een ridderheld. En de 
verhalen daarover in omloop zijnde waren de aanleiding o.a. tot het ontstaan van Don Quichot 
als een remedie tegen de overdreven ridderromantiek. Dus laten we net vergeten, dat men 
hier zuiver een beroep heeft gedaan op de sensatielust e.d. van de bevolking. Daarom vind ik 
het beter om die dingen er niet in hun geheel bij te nemen. 

Er zijn natuurlijk wel mythische figuren aan te wijzen, die eigenlijk in een sprookje passen, 
b.v. Merlijn. Merlin of Merlijn (het ligt eraan welke versie u prefereert, de Frans-Bretonse, of 
de Brits-Normandische) is eigenlijk het principe van de goede magiër. Hij is dus de helpende 
factor van het gezag en duidt zo aan, dat het bovennatuurlijke altijd ook weer de gezagsdrager 
bijstaat, wanneer andere magie tegen hem wordt aangewend. Als ik daarop moet doorgaan, 
dan kan ik nog een heel eind vertellen want, dan moet ik u vertellen waarom die magie in die 
ridderromans zo'n rol speelde. En dat is nu weer, omdat het een zeer gemakkelijke 
Deus-ex-machina was, dus aanleiding was tot een oplossing volgens elke wens van de 
schrijver of verteller, met daarnaast ook weer het spectaculaire. Laten we niet vergeten, dat 
niet alle feeën, tovenaars enz, een mystieke achtergrond hebben, maar dat velen van hen een 
achtergrond hebben, die eerder bedoeld is voor het effect. Het sterkst b.v. bij Hans en Grietje, 
wat ook heel gemakkelijk anders zou kunnen worden uitgebeeld en eigenlijk dus gruwelijker 
wordt gemaakt dan noodzakelijk is. Dat vinden we zelfs bij die Graalslegenden en -mythen 
weer terug. Daar is ook hier en daar de sensatiedrang de drang naar romantiek sterker 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 10

geworden, dan het begrip voor de eigenlijke achter rond van de legende. Wat u van die 
overleveringen kent is over het algemeen de ridderroman of de balladevorm, maar slechts heel 
zelden het werkelijke volksverhaal. 

� U had het in het begin van de avond erover, dat er legenden zijn, waarin de zon plotseling 
stilstond. Hoe kan dit, waar de natuur aan goddelijke wetten ondergeschikt is? Als de zon 
stilstond zou toch het hele firmament in elkaar storten. Daarom begrijp ik dit niet. 

Ja, ik kan me voorstellen, dat u dat een moeilijk punt vindt. Maar misschien heeft u wel eens 
opgemerkt , dat wanneer je ergens heel druk mee bezig bent, en zeer geconcentreerd, je 
zoveel doet in zo'n korte tijd, dat het lijkt alsof je al een hele tijd bezig bent geweest. Bij 
veldslagen kan dat ook gebeuren; dat dus zoveel ontwikkelingen in een korte tijd plaats 
vinden, dat men dit ziet als een "stilstaan van de tijd". Daar komt bovendien bij, dat sommige 
dagen lang zijn en andere niet. Hetzelfde geldt rond Kerstmis of rond het hoogtepunt, de 
langste dag, dat is toch wel een verschil van uren. En wanneer je dat nu overeen brengt met 
het geloof, de tendens om iets spectaculairs, iets bijzonders van de zaak te maken dan kunt u 
dus begrijpen hoe men komt aan het stilstaan van de zon. 

Nu moet ik hier toch even iets bij vertellen: Er zijn heel veel spectaculaire gebeurtenissen 
geweest, waarbij natuurlijke oorzaken plus hun interpretatie het wonderlijke effect hebben 
bezorgd. We horen op een gegeven ogenblik in de Maori-overlevering, dat een eiland 
oversluierd wordt met duisternis. Hetzelfde horen we in Egypte. Die ongeveer gelijke 
oversluiering is voorgekomen o.a. bij de uitbarsting van de Krakatau. Een volkomen 
natuurlijke kwestie: stof in de bovenste luchtlagen en daardoor een zodanige dikke wolk, dat 
de zon er niet meer doorheen kon schijnen. Maar stél je nu voor dat zoiets gebeurt nét op het 
ogenblik, dat er een profetie is geweest of een tweegevecht, dat er iemand vermoord is of 
iemand geboren. Dan maakt men daar iets van wat heel wonderbaarlijk lijkt. Stel dat er een 
komeet komt, dat er ergens een meteoor inslaat - noem maar een willekeurig gebeuren, dat 
buiten het normale ligt, een windhoos b.v., een buitengewoon zonnige dag tussen een periode 
van bedekte dagen - en dat dit dan juist valt op een dag of gelijk valt met een dag, waarvan 
men aanneemt, dat er iets bijzonders is gebeurd. En dan mag er later - als dat verhaal later 
wordt gevormd - gerust een jaar tussen liggen. Laten we zeggen: U bent geboren op 19 Juni. 
En nu is er een jaar vóór u geboren werd een 19e Juni geweest, die zo buitengewoon stralend 
was en zo buitengewoon windstil, dat het leek of de hele natuur aarzelend ergens op wachtte 
.... Dat kwam ook in die avond: dat was een onweer. En nu is er een oude heer of dame, die 
herinnert zich dat wel, maar die weet niet precies meer wanneer. En die praat dan tegen je en 
zegt: "Ja, ik heb het altijd wel gezegd: dat wordt wat bijzonders. Want toen jij geboren werd 
op die dag, toen was het zó windstil en de zon was zó fel! En ik dacht: nu moet er een wonder 
gebeuren.... En toen kwam jij!" Zo gaat dat dus. Maar nu gelooft u dat, u vertelt het verder, 
uw kinderen gaan het nog een beetje opsieren en u wordt later een nationale held.... 
Dergelijke dwaze, of schijnbaar dwaze verhalen ontstaan vaak door het samentrekken van 
gebeurtenissen. Dus daar moet u wel rekening mee houden. Is dat voldoende? 

� Er staat toch ergens in de Bijbel, dat er gebeden werd tot God, dat God, de zon niet zou 
laten ondergaan voordat een overwinning behaald was. Is dat ook iets dergelijks? 

Dat is ook iets dergelijks. Dat gebed kan dus uitgesproken zijn en de overwinning zal vóór 
zonsondergang behaald zijn. Maar men heeft later dit gevecht waarschijnlijk ontzettend 
versierd. Dat is een oude mode, hoor. Wanneer vroeger 3 soldaten 10 soldaten ontmoeten en 
ze hadden een gevecht en die 10 werden verslagen, dan vertelde de overlevende, die 
wegvluchtte, dat hij 3000 man had ontmoet, zeventien uren manmoedig had gevochten 
(terwijl hij het maar een kwartier had uitgehouden) en dat engelen uit de hemel waren 
gekomen om hem te assisteren b.v. Dan krijg je dus een verontschuldiging van eigen falen 
door een schijnbaar mirakel of door een sterke overdrijving. En dat is ongetwijfeld in die oude 
tijden het geval geweest. En wanneer we de Bijbel goed lezen, zullen we ons realiseren dat 
hier in vele gevallen wel degelijk sprake is van een door mensen geschreven kroniek zodat de 
eigen versie, die daar wordt neergelegd, de overdrijving van de tijd kent. (laat ik het zó 
zeggen). Dat wil nu helemaal niet zeggen, dat ik de Bijbel voor een sprookje uitmaak. 
Integendeel. Maar we kwamen even op het onderwerp en daarom heb ik mijn mening 
daarover gezegd. 

� Hoe ziet u het sprookje van de 4 Bremer stadsmuzikanten in verband met zijn esoterische 
achtergrond? 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 11

Dat lijkt me wel aardig, ja. De ezel, de hond, de kat en de haan. In de eerste plaats zouden we 
die figuren kunnen omzetten in ongeveer gelijke astrologische beelden. M.a.w. het verhaal kan 
oorspronkelijk wel eens ontstaan zijn, doordat een aantal gewone bedelaars met elkaar dus 
een dergelijk avontuur begonnen. En nemen we nu aan dat de een dom was en een 
weggelopen boerenknecht, dan hebben we daar de ezel. De tweede was een 
assistent-jachtopziener en dat was een hondse kerel volgens de stropers, dat was dus de 
hond. De kat was een weesmeisje, dat niet veel van doen had en zich er ook bijvoegde. En 
dan was er nog een kleine Fransman, die ook in de buurt van Bremen verzeild was en dat was 
het haantje. Dus op die manier kun je dat al gaan verklaren. Maar er is één typisch 
verschijnsel in dit sprookje, dat ons juist op esoterische basis tot nadenken noopt. En dat is 
dit: De ezel en de hond kunnen misschien wel met elkaar opschieten, maar als de kat en de 
haan er nu ook bijkomen en deze gaan in vrede samenwerken, dan hebben we toch wel te 
maken met oorspronkelijk, geheel strijdige typen. Verder: ze vinden gezamenlijk een 
interesse, die voor de wereld helemaal niet verrassend is. Want ze willen muziek maken, maar 
wanneer ze samen bezig zin, is het alleen maar een heidens lawaai. Toch hindert dat niet, 
want door hun samenwerking hebben ze iets bereikt, wat veel meer waard is dan hun eigen 
plan. Het gaat er niet om - esoterisch gezien - waarom wij met elkaar samenwerken en wát we 
voor een droom hebben, die we zoeken te verwerkelijken. Wij moeten de eenheid vinden, 
waardoor we ongeacht rang, stand en ras elkaar helpen; niet trachtend elkander te ver-
anderen, maar elkaar accepterend zoals we zijn. Op deze manier kunnen we een band bouwen 
die kosmische werking heeft. En wanneer we dan komen te staan tegenover contrast - 
tegenover de rovers b.v.- dan zullen we in de eerste plaats elkaar kunnen helpen om te zien 
wat er gaande is. In de tweede plaats zullen wij juist door onze verschillen, alle demonische 
invloeden - alle misvattingen - uit de weg kunnen ruimen, want we vormen een evenwicht. 
Wanneer het ezels waren geweest, dan hadden ze al heel gauw pakken gedragen voor de 
rovers. Wanneer het 4 hanen waren geweest, dan hadden de rovers zeker hun nekken 
omgedraaid en dan was er heerlijke kippensoep gegeten. En een stelletje katten? Ja, 
misschien hadden ze mogen muizen en dan waren ze de deur uitgegooid. En wat oude houden 
betreft, ik geloof niet dat de rovers daarvoor belangstelling hadden gehad. Maar de combinatie 
van deze 4 wordt gezamenlijk tot een machtig spookbeeld, waarbij hun eenheid en 
samenwerking veel machtiger is dan al het andere. En daardoor gewinnen ze een welvaart, die 
ze door hun leven verdiend hebben, maar die ze alleen door de eenheid met anderen voor zich 
konden realiseren. Geestelijk is het duidelijk: Wanneer we geen verschillen willen erkennen 
tussen de mensen maar alleen een modus van samenwerking, wanneer je gezamenlijk willen 
streven naar één doel en elkaar zo goed wij kunnen terzijde staan, dan mogen we ons 
misschien wat vergissen in het doel waarnaar we streven, maar in onze eenheid zullen, wij te 
sterk zijn voor elke demonische kracht. We zullen door ons onbevooroordeeld zijn ons de 
schatten van werkelijk weten (het ware doel) kunnen veroveren en zo de innerlijke vrede en 
waarheid kunnen ondergaan en beleven, die zonder die eenheid nooit voor ons toegankelijk 
zou zijn geweest in dit bestaan. Voldoende? 

� Ik dank u voor uw verklaring, die voor mij een openbaring is geweest. Ik stelde deze vraag 
en vroeg om uw esoterische beschouwing daarover, want ik vond dit sprookje zo aardig om 
de eigenaardige bevoertuiging, die erin werd gegeven. 

Daarin heeft u gelijk. Esoterisch gezien kunnen we het misschien ook wel zo stellen. Maar ik 
ben daar een beetje huiverig van, omdat wij n.l. - onverschillig welk voertuig wij hebben - 
uiteindelijk door een gelijk bewustzijn worden bestuurd. En dat is juist wat bij het sprookje van 
de Stadsmuzikanten ontbreekt. M.a.w. ik geloof, dat de morele kant, die uiteindelijk de 
esoterische bereiking toch mogelijk maakt, hier voor mij wat sterker in het oog springt dan de 
andere. Met één uitzondering en dat is wanneer ze voor het venster staan: de hond en de ezel, 
de kat op de hond en de haan bovenop alle. Hier is de enige plaats waar, iets wordt 
aangegeven van het verschil in voertuigen. Maar de symbolen zijn dan slecht gekozen, tenzij 
we teruggrijpen naar b.v. de Egyptische interpretatie van de kat en de Romeinse of beter nog 
de Perzische interpretatie van de haan, n.l. als heilige dieren. Houden we ons echter bij de 
gewone beschouwing van het Westen, dan wordt het heel moeilijk om ons voor te stellen dat 
we in ons hoogste voertuig een haantje zijn en in een iets minder hoog voertuig een kat, enz. 
De eenheid echter, waarom het gaat, die blijft. 

En dan mag ik ook nog wel wat anders opmerken. Wanneer wij esoterisch gezien tot innerlijke 
harmonie komen, dan zijn onze voertuigen harmonisch met de kosmos. De 4 dieren van de 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 12

Bremer Stadmuzikanten brengen ten slotte - wanneer u het mij vraagt een kakofonie te berde, 
een soort muzikale nachtmerrie, die voor ieder - behalve de uitvoerenden - een verschrikking 
is. Ik zie hier dus niet de uitdrukking in van de kosmische harmonie, die bereikt wordt, 
wanneer alle wezens één zijn. Maar ik wil ook deze interpretatie gaarne accepteren (zoals ú ze 
dus heeft) niet omdat ik ze passend vind bij het sprookje, maar omdat ze zo’n mooie les 
geven, n.l. de mens moet in zichzelf één zijn en hij moet dus trachten tussen stof en geest een 
zodanige band te leggen, dat elk van hen zijn eigen wegen kan gaan en toch alle gezamenlijk 
als eenheid handelen wanneer de noodzaak daartoe bestaat. In die zin vind ik de uitleg zo 
mooi gevonden, zo mooi geïnterpreteerd, dat ik alle bezwaren wil laten vallen vanwege de 
juistheid van de interpretatie ten opzichte van het werkelijk geestelijk gebeuren. 

� Om nog even terug te komen op het vertellen van sprookjes aan kleine kinderen: 
verschillende moeders hebben de ervaring dat kinderen zich bepaald verzetten tegen 
heksensprookjes. "Alles is goed, maar niet over heksen vertellen". Zou het moderne kind 
een andere instelling hebben ten opzichte van het oude sprookje? 

Ik geloof niet dat dat waar is. Er komt n.l. een tijd dat de interesse wel op de heksen valt. 
Maar mag ik een opmerking maken? Het vertellen van sprookjes is in zekere zin het 
beantwoorden, aan de droomwereld van het kind, dus aan het oerinstinct. Wanneer het kind 
niet over heksen wil horen, is het natuurlijk dwaas om tóch over heksen te gaan vertellen, 
tenzij het nu toevallig noodzakelijk is. Maar wanneer die heks geen hoofdrol speelt en alleen 
een bepaalde organische plaats in de handeling van het sprookje inneemt, kunt u ze rustig 
noemen, indien u het niet te gruwelijk maakt. Het kind zelf vult het heus wel aan. Het is voor 
een kind niet noodzakelijk om een sprookje literair te vertellen; dat is alleen noodzakelijk voor 
grote mensen, die geen fantasie meer hebben om de details voor zichzelf visueel a.h.w. op te 
bouwen. Mijn commentaar hierop is echter verder dat het sprookje niettemin waardevol is er 
dat omdat één of meerdere kinderen dus de heksen verwerpen, er nog geen reden is om te 
zeggen dat alle kinderen dit zullen doen of dat het dus voor "de" kinderen slecht is. Verder wil 
ik opmerken dat vele kinderen een bijzondere voorkeur tonen voor bepaalde sprookjes; zij 
zoeken hierin dus een echo van hun eigen wezen: dit is hun eigen droombeeld, hun eigen 
beleven; en dat betekent bij het kind over het algemeen een weerkaatsing van de eigen 
geestelijke instelling. Onthoud dan dit: dat wat het kind absoluut vreest en verwerpt, heeft 
waarschijnlijk een belangrijk deel in een vorige fase van bestaan uitgemaakt. Het is juist de 
ervaring hiervan, die nog verwérkt moet worden in dit leven, die tot een terughouden van 
dergelijke onderwerpen leidt. Ik geef graag toe, dat de oude sprookjes niet pedagogisch zijn, 
maar het vreemde is dat de pedagogische sprookjes er over het algemeen nog minder ingaan. 
Verder wil ik er op wijzen, dat de grote mens heel vaak de fout maakt om het kind te willen 
opvoeden in een wereldbeeld, dat niet werkelijk bestaat. En wat mij betreft: geef mij dan maar 
liever die heks van Hans en Grietje dan de atoombom. En toch zal het kind moeten leven mét 
de atoombom, zodat de heks van Hans en Grietje op de duur toch zeker aanvaardbaar moet 
zijn. En ik geef graag toe, dat slachtpartijen, zoals sommige sprookjeshelden, aanrichten, wat 
bloeddorstig zijn. Maar per slot van rekening, is een bombardement in een wereldoorlog niet 
veel erger? Zoudt u die dingen ook voor de kinderen willen verzwijgen, zodat ze dezelfde 
fouten kunnen maken als hun ouders? Ik wil hiermee alleen dit beweren: wanneer kinderen al 
voor de sprookjes een zekere weerzin hebben, goed, overdrijf het niet; maar laat hen er toch - 
zo u kunt - regelmatig kennis van nemen. Probeer a.h.w. naarmate het kind groter wordt en 
een beter begrip krijgt, ook de rol van het kwade in het sprookje wat duidelijker te stellen. 
Opdat het kind het verschil tussen goed en kwaad leert begrijpen want - helaas - daaraan 
ontbreekt het bij de moderne jeugd zo hier en daar. Ze weten niet meer wat goed en kwaad is. 
En hoé moet een wereld worden, waarin de mensen zichzelf geen beperking opleggen en dus 
het natuurlijk gegroeid menselijk wezen geweld gaan aandoen? Mij lijkt het, dat het sprookje 
in de jeugd soms zelfs een zeer dankbare factor is, die kan worden gebruikt om het kind te 
brengen tot een reëler begrip van de werkelijke wereld, de moraal, en ook de conflicten die 
daarin bestaan. 

� Hoe ziet u de legende van Hiram Abiff, de bouwmeester van Koning Salomo, die door 3 
boze gezellen vermoord werd in de tempel, begraven en weergevonden in een nieuw graf 
met groene tak, welk verhaal voorzover wij bekend niet in de Bijbel voorkomt. Waar komt 
het dan wel vandaar? 

Het verhaal van Hiram Abiff komt eigenlijk van een bepaalde tak van kabbalisten en maakt 
deel uit van een kabbalistische overlevering, die in enigszins andere zin, b,v. ook bij de 
Rozenkruisers terugkomt, waar de figuur van Lazarus opstaat voor een bepaalde functie. Ik 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 13

meen dat dergelijke legenden - ongeacht hun vaak schone en zeer ingewikkelde symboliek - 
niet veel verschillen van de slapers, die in de berg wachten op het ogenblik van hun bevrijding, 
en van de vorsten die wachten op het ogenblik van grote nood om hun land te bevrijden. Men 
wil hiermee uitdrukken, dat de geestelijke krachten, die werken en bouwen op de wereld, niet 
te allen tijde wegblijven. Zij rusten, zij slapen, zij zijn misschien niet kenbaar voor de 
mensheid op dit ogenblik, maar er komt een ogenblik, dat zij lévend zullen opstaan. Zoals de 
bouwmeester op een dag dat zal zijn, wat hij werkelijk is: de uitdrukking van een - zij het 
eenzijdig - aspect van de goddelijke en - om dan even op deze legende in te gaan - stof en 
geest gezamenlijk de bouw hervatten, waardoor in de perfectie de eenheid van wijsheid der 
aarde en van wijsheid der geest de volmaking mogelijk maakt voor een ieder. Dan wordt n.l. 
uit hen de spiegel der waarheid geboren. Dus ik meen, dat deze legendevorm, die wij op 
duizenderlei manier ook weer kunnen aanwijzen, geboren wordt uit het in de mens liggend 
besef, dat eens de volmaaktheid bereikt wordt en dat het goede, dat schijnt te sterven op de 
wereld, herleven zal. Commentaar? 

� Het is moeilijk om hier commentaar te geven. Want dit behoort bij de 3de graads-ritus van 
de vrijmetselarij; en om hierover in het publiek te discussiëren lijkt mij minder geschikt. 

Ja, het is dan ook, als ik me niet vergis, voldoende duidelijk uitgedrukt, dat iedereen er iets 
van begrijpen kan; en ik hoop ook duidelijk genoeg geweest te zijn, dat men de essence van 
mijn betoog - zelfs bij een derde graad - zou kunnen vatten, zonder dat we daarmee op glad 
ijs komen. We hebben n.l. ook wel de gewoonte om dergelijke dingen enigszins te respecteren. 
Maar als u even achter de regels leest, dan zult u misschien zien wat ik heb willen zeggen. 
Zullen we verder gaan? 

� Hebben mythen soortgelijke achtergronden als sprookjes? Welke is de achtergrond van de 
Griekse Olympus-mythe? 

De mythen hebben niet precies een gelijke achtergrond als het sprookje. Het sprookje baseert 
zich op de mens; en deze mens en zijn milieu zijn steeds het onderwerp van het sprookje, dat 
op de duur zich baserend op een vroeger feitelijk gebeuren - daarvan een overlevering en een 
belering maakt. Bij de mythologie echter ontdekken we wat anders. Overleveringen - ook vaak 
door beïnvloedingen van buitenaf - eenmaal ontstaan, brengen bepaalde geschapen 
Godsgestalten naar voren, die beantwoorden aan de behoeften van de mensen. De 
Olympus-mythe is niet zo vreemd, wanneer u zich realiseert, dat de berg altijd de 
tempelplaats is geweest in de oudheid. Men is zelfs zover gegaan dat waar geen bergen waren 
men tempeltorens heeft gebouwd. En of dit nu de ziguraths zijn geweest van het Oosten of de 
trappiramiden van het Westen; men heeft die bergen gebouwd, zodat op een berg het heilige 
kan leven. Nu waren er veel Goden-gestalten ontstaan, grotendeels plaatselijk. Men had dus 
een reeks van overleveringen (vaak in verband staande menselijke gebeurtenissen en 
afkomstig van een soort fetisjisme), die in Griekenland op de duur zozeer bekend werden, dat 
men zocht daaraan een uitdrukking te geven. En de Olympus was dan de berg, die het meest 
in aanmerking kwam, men begon daar eerst alle goden te verzamelen. (dus daar het Godenrijk 
te projecteren), zoals andere volkeren dat op het ogenblik nog doen (het geestenrijk op de 
Mount Everest en de rumtoppen). Het gevolg was, dat toen die goden bij elkaar bracht een 
onderlinge verhouding moest worden vastgesteld door de houding der steden t.o.v. elkaar, 
zodat elk hunner met de eigen Goden deel begon te krijgen in die Olympus. Toen heeft men de 
eigenschappen gebruikt om verhalen te maken, dus uit de verschillende Goden ontstond de 
mythos door "het verhaal". Het verhaal was vaak ook tevens een uitdrukking van politieke 
verhoudingen. De grote steden zélf echter voelden zich enigszins beëngd door deze vaak 
dichterlijke en politieke interpretatie van hun eigen Goden en wendden zich op de duur tot 
andere Goden. Vandaar dat we op de Olympos b.v. Pallas Athene wel tegen komen, maar 
eigenlijk pas als één van de lagere machtigen. Zij werd n.l. tot Godin van Athene gekozen toen 
men andere Goden terzijde had gesteld. De zeegod zwaar vereerd in Athene, was ook een God 
die op de Olympus praktisch niet thuis hoorde toen in het begin de overlevering een kleine rol 
speelde en die pas later ingeschakeld werd. 

U zult begrijpen, dat de Olympus-mythos op zichzelf echter een perfect voertuig was voor de 
esoterische en inwijdingsbegrippen van die tijd. En zo zien we het verhaal van Kronos, de tijd, 
die zijn eigen kinderen eet (een zeer filosofisch beeld zoals u ziet), het ontwaken van het eerst 
geredde kind (in de plaats waarvan een steen), het aan de Goden (denkt u eens aan de 
Lucifer-mythe van de Christenen, de appel waarover Adam en Eva zo'n ruzie hebben gehad, de 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 14

eerste fruithandel in de wereld). Dus daar werd het eeuwigheidsconflict tussen licht en duister, 
dat een ieder erkent, in uitgedrukt. Zo kon men komen tot een uitdrukking van 
overleveringswaarden, die zich normaal ontwikkelt tot en Godenwereld, die voor iedereen 
aanvaardbaar was. En nu mag ik er wel bij vertellen, dat zodra de Goden zo beroemd worden 
dat een ieder over hen spreekt slechts weinigen respect hebben voor hen hebben. En dat is 
ook het geval geweest in Griekenland. Voldoende? 

� Was de Olympus niet de zetel van Zeus en de zijnen? En Kronos en Rheia en anderen, die 
daarvoor waren, komen toch op de Olympus niet voor? 

Neen, die komen niet op de Olympus voor. Die zijn juist de voorvaderen, oerkrachten. En ik 
haalde dezen dus aan om aan te toren, hoe men de inwijdingsmythos a.h.w. bij de 
Olymposmythos heeft aangesloten, zodat het één geheel werd. De Olympus is dus eigenlijk de 
plaats van de vermenselijkte Godheden en zelfs van de halfgoden soms, dus de helden zien 
dus hier dat men probeert de Olympus te maken, waaruit zich menselijke krachten 
gespecialiseerd kunnen concentreren bepaalde geestelijke waarden, die echter in de 
inwijdingsmythos volledig beschreven en bekend zijn. 

� Het was hier dus een afstandsbrug tot de Goden, deze Olympus? 
Inderdaad. Maar dat is algemeen. Want dat deed men niet alleen met de Olympus. Want om 
even verder te gaan de regerende Inca was de zoon van de zon; de regerende Pharao was 
zoon van de zon; de regerende vorst van China was zoon des hemels. Daar heeft u een paar 
voorbeelden van. En het is nog niet zo lang geleden, dat de keizers van Rome zich goddelijke 
Augustus deden noemen, waarbij dus ook een afstamming van de Goden werd geaccepteerd. 
Dit komt voort uit de erkenning van de vroegere heerser, dat hij zijn gezag uitoefent alleen 
met toelating van de Goden. Hij zag God veel belangrijker dan men dat tegenwoordig doet. 
Men heeft - die uitdrukking was vroeger letterlijk. Dat heeft ook geleid tot de machtsstrijd 
tussen Kerk en Staat, zoals o.a. met Karel de Grote en later met Napoleon. Daar ziet u iets 
van die machtsstrijd. Die is gebaseerd op het begrip, dat alle macht uit God stamt omdat God 
de enige werkelijke macht bezit. En dat is in de inwijdingsidee volledig waar. Maar als je dat 
gaat uitdrukken in een politiek idee, dan moet je een directe vertegenwoordiger van God 
hebben. En zo ziet u dat de Paus als stadhouder des Hemels eigenlijk niets nieuws is: hij is 
zelfs nog een graadje minder dan de Farao’s want die waren direct Goden. Men meent n.l. aan, 
dat God als leidende Kracht op deze wereld op enigerlei wijze incarneert in de Machtdragers en 
hen zo - op de ogenblikken dat dit noodzakelijk is - de onfeilbaarheid, het grote gezag, de 
kracht, het inzicht en het vermogen geeft om voor de wereld - en volgens Zijn wil juist te 
handelen. Daar komt het eigenlijk uit voort. Voldoende? 

� Maar de goden van de Olympus waren toch eigenlijk een stadium verder van het 
oorspronkelijke begrip, dat God en mens één waren, zoals ook in totems voorkomt: 
dezelfde kracht, die in de God zetelt en in de mens overgaat. Per slot van rekening is met 
de Olympus een verwijdering gekomen van de eenheid, die tussen God en mens bestond. 

In het volksgeloof wel, maar in de ideële uitdrukking eigenlijk niet, omdat men n.l. de Goden 
allerlei kwaliteiten en eigenschappen toedichten en men dus de werking van de God dóór deze 
kwaliteiten in zichzelf kon erkennen. Elke mens was dus eigenlijk de Olympus, waarop de 
kinderen van de tijd - daar komt het dus eigenlijk op neer - gezamenlijk de krachten van de 
eeuwigheid vertegenwoordigen er waardoor de terugkeer tót de Eeuwige mogelijk wordt. Ik 
kan u verzekeren, dat in bepaalde inwijdingsriten ook deze idee naar voren werd gebracht. 
Maar ik geef graag toe: hoe familiairder de mens over God spreekt, hoe minder hij God acht 
en hoe meer hij zichzelf aan God gelijk acht; niet zichzelf deel ván God, maar de gelijke van 
God. En dáár zit juist de grote fout. 

� Vooral die Olympische goden, want die waren zo ondeugend als het maar zijn kon. 
Dat is heel betrekkelijk. Want u moet niet vergeten dat in de tijden, dat de Goden op de 
Olympus nog Goden der mensen waren, de mensen zelf dergelijke dingen eigenlijk normaal 
vonden, omdat ze zelf eigenlijk nog veel ondeugender waren. En wanneer we nog een stap 
verder willen gaan, dan zou ik haast zeggen: het is helemaal geen wonder, want is er eigenlijk 
tegenwoordig ook niet menige Zeus of Jupiter-Tonans die banbliksems gooit van zijn 
directiezetel uit naar zijn ondergeschikten? En die toch ondertussen ook nog wel eens een 
aardige secretaresse zo eens even .....? En hoeveel heerszuchtige vrouwen bewaken ook 
angstvallig de paden hunner echtgenoten? 

� Maar dat zijn geen Goden. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 15

Dat zijn geen Goden. Maar de positie waarin zij zich op de wereld bevinden is vaak een 
weerkaatsing van de toestanden - bewustzijnstoestanden en belevingssituaties - waarvan de 
Goden het zinnebeeld waren. Daarom is het helemaal nog niet zo vreemd, dat men in een 
heerschappij zoals de Griekse, waar de vrijheid op velerlei gebied veel groter was dan hier ooit 
kan zijn (als je over democratie spreekt, was die in Athene zeker nog iets werkelijker dan b.v. 
in Nederland op dit ogenblik), dat men daar juist de dichterlijke vrijheid nam om de Goden de 
eigenschappen van de mensen toe te dichten in een beperkte mate, maar vaak op een 
amusante wijze - daar waren het weer auteurs voor, die dat deden - opdat de mensheid de 
Goden in zichzelf zou kunnen blijven erkennen en men dus zichzelf met de Goden zou kunnen 
blijven vereenzelvigen "wat hebben we aan een God", zo zeiden ze, "die zover van ons weg 
staat? God, die nooit een slippertje maakt. Die kunnen wij ons in onze maatschappij niet 
voorstellen. Wat moeten we met zo iemand beginnen? Dat zal wel een saaie kerel zijn. Neen, 
geef ons dan Zeus maar" Begrijpt u? Op die manier. En.... ja, ik wijk een héél eind van het 
onderwerp af, maar goed, nog één ding: Schept op het ogenblik de mens zijn God ook niet 
vaak in overeenstemming met zijn eigen angsten en begeerten? Hoeveel mensen zijn er 
tegenwoordig, die het sprookje hebben van God, die morgen - bij wijze van spreken - op aarde 
het Koninkrijk Gods zal uitroepen, alleen omdat ze bang zijn, dat. ze het zelf op de wereld niet 
klaar kunnen spelen? Hoeveel mensen zijn er die vandaag aan de dag vertellen, dat God zich 
helemaal niet met de wereld bemoeit, alleen omdat ze het gevoel hebben dat ze zelf toch niets 
kunnen doen en zich dus ook zelf van elk daadwerkelijk ingrijpen onthouden? De mens schept 
zijn God. En omdat er zoveel mensen zijn, die een ander beeld hebben, ontstaat wanneer ze 
gezamenlijk en verdraagzaam daarover spreken ongetwijfeld een nieuw Pantheon. Dan vinden 
we nieuwe Goden en misschien ook een nieuwe Olympus! Maar één ding is zeker: de Goden 
blijven de schepping van de mensen en de leer, die aan die Goden verbonden blijft, zal - 
evenals in de sprookjes - een uitdrukking zijn van de eerwaarde die in de mens leeft, een 
uitdrukking van de bewustwordingsgang die hij in de mensheid heeft doorgemaakt, het erfdeel 
a.h.w. van lange jaren van zoeken en streven, ook wanneer men dat later niet meer begrijpt. 
Zullen we nu maar weer eens teruggaan naar het sprookje? 

� Het verhaal van de Erl-König? 
"Wer reitet so spät im Nacht und Wind? .....Deze Erl-König stamt weer uit het begrip, dat er 
een demonenrijk is. En dat demonenrijk is niet zo irreëel als het oppervlakkig lijkt. Want we 
weten allen, dat er bepaalde, zuivere vormkennende sferen bestaan, die duister zijn, maar 
toch een redelijke replica van de menselijke maatschappij. En wanneer een mens daarin zou 
afdalen met een astraal lichaam, en hij zou daar iets gebruiken, b.v. wat drinken of wat eten, 
zoals dat daar wordt aangeboden, hij zou zich dus verzwaren met iets wat tot die sfeer 
behoort. Dan is hij de gevangene daarvan. En ander, die dat ziet, kan dat vaak niet 
voorkomen. En in de ballade van Erl-König vinden we dan uitgedrukte achtervolging - niet 
alleen door de dood - maar juist door de begeertewereld. En dan eindigt het: "Aber das Kind 
war tod". Op een gegeven ogenblik kan je als mens voortjagen zoals je maar wilt en dan kun 
je menen de kosmos te bestieren, maar je kunt niets doen tegen eeuwige krachten. En of het 
de Erl-König is geweest, die het kind heeft meegenomen, zal niemand hunnen zeggen. Want 
als het kind zuiver en rein is, zal het ontsnappen naar een hemelrijk, naar een rijk van vrede. 
Maar indien het door de begeerten wordt gekweld uit Erl-König's rijk, dat in het laagastraal 
gebied bestaat, dan is hij het slachtoffer daarvan. Als zodanig zien we zelfs hierin weer de 
symboliek van de dood en van de werelden, die achter de dood verborgen liggen. Wat dat 
betreft zijn er heel wat meer van die dingen. 

� Dat lied geeft die bekoring in de woorden duidelijk weer (rest onverstaanbaar). 
Inderdaad, waarbij het dus duidelijk is, dat het hier gaat om de begeerte en dat als zodanig 
het lied een grote achtergrond leeft. Het is geen direct sprookje, maar in zijn inhoud is het 
toch wel belangrijk. Het is een zeer mooi lied. 

� (Na een vraag over een sprookje, dat aan de inleider is voorgelegd vervolgt hij) 
Nu wil ik u eerst leren hoe je een constructiesprookje kunt maken. Dat is niet alleen voor de 
moeders maar ook voor degenen, die het esoterische sprookje aardig vinden. Hierbij heb ik uw 
medewerking nodig. Ik zou n.l. graag van u willen weten welke idee of zinspreuk geïllustreerd 
moet worden. 

� Eendracht maakt macht. 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 16

Wel, dan hebben we de keus uit de sprookjes over de 7 broeders en de 7 twijgen; we hebben 
verder wat de macht betreft de man met de jagershoorn en het hoedje. We kunnen verder 
voor de entourage een beroep doen op practisch elke geschiedenis, die met legers te doen 
heeft of die met rovers te doen heeft; en om het een klein beetje te tinten kunnen we b.v. 
gebruik maken van de Zwanenbroeders (de zeven Zwanen is er een variatie van); dus van het 
kind, dat de harenhemden vlecht. Goed, dan u dus zo:  

Er was eens een vader, die 7 zonen had. En toen de tijd kwam dat hij weer moest gaan naar 
een andere wereld, riep hij hen samen aan zijn sterfbed en sprak: "Kinderen, bedenk wel, dat 
jullie gezamenlijk mijn erfenis moeten gebruiken, dat jullie gezamenlijk hier moeten werken op 
het land, dat jullie gezamenlijk m'n molen - want hij was molenaar - zullen drijven." De broers 
beloofden dat graag. Maar .... toen er enige dagen voorbij waren, sprak de jongste al snel: "Ik 
wil ook wat te zeggen hebben". En de oudste zei: "ik ben de baas". Zo ontstond er strijd en 
ieder besloot zijn eigen weg te gaan. Maar daarmee - al wisten ze het niet - werden ze het 
slachtoffer van een magische ban, die eens lang geleden op de molen was gelegd. De eerste 
had nauwelijks enige schreden buiten het land gezet, dat van zijn vader was, of hij veranderde 
in een klein mekkerend geitje en bij werd al gauw door een oude vrouw ingevangen, die hem 
angstvallig verborg en hem niet al te goed voerde. Hij had dan ook een hard leven. De tweede 
broer werd tot een ezel gemaakt. De derde, die wat verder was gekomen, werd een leeuw. De 
vierde een kikker, de vijfde een schildpad, de zesde een huiskat. En de zevende? De zevende 
werd een vogel, die door de lucht vloog. 

Ze voelden zich zeer ongelukkig in hun betovering en ieder zocht op zijn eigen wijze het 
geheim te vinden van de betovering. Zo gingen zij dan diep het bos in elk voor zich en elk 
zoekend. Het geitje ontsnapte aan zijn meesteres; en ook de kikker, angstvallig springend, in 
de hoop dat hij onderweg water zou ontmoeten. En eerst de één, dan de ander, vond een 
kleine hut, die bekoorlijk was gelegen ergens op een open plek midden in het bos. En toen ze 
daar kwamen, was er een oude vrouw, die glimlachte en zei: "Kom je? Het is goed, het is 
goed" Toen greep zij ze beet en wilde ze opsluiten. En - om eerlijk te zijn - iedereen werd 
opgesloten. Behalve één, en dat was de jongste. De jongste vluchtte terug zo snel als hij kon 
met z'n vogelvlerken en streek neer op de molen. En dáár kreeg hij zijn menselijke gestalte 
weer. Bovenin de molen zat hij. Hij weende en vroeg zich af: Waar zijn mijn broeders 
gebleven? En hij dacht dat het alles een droom was geweest. 

Toen, stond er opeens een oude man voor hem en die zei:" Bedenk wel, wat je vader je heeft 
gezegd, was waar. Alleen gezamenlijk kunnen jullie vrij zijn. Nu zijn jullie echter in de macht 
van een machtige tovenaar gevallen; en die tovenaar zal jullie één voor één doen slachten, 
doen doden, tot spot en tot lust." Toen zei de jongste: "Hoe kan ik dit voorkomen?" De oude 
zei: "Zie je daar de biezen, langs de sloot.” "Zeker." zei de jongste "dat zie ik". "Maak daarvan 
een net. Wanneer je dat net gemaakt hebt, noem het mee en ga. Je zult weer een vogel 
worden, zodra je het land verlaat. En zorg dan dat al je broeders gezamenlijk in het net de 
tovenaar vangen." Nu, de jongste broer wist er niet veel van maar omdat hij bang was dat zijn 
lieve oudere broeders zouden sterven, werkte hij tot het bloed van zijn vingers liep. Hij 
vertrouwde erop, omdat hijzelf geen uitweg vinden kon, dat de oude man hem die gegeven 
had. Maar toen kwam de grote moeilijkheid. Want hoe moesten ze allen tezamen dit net vast-
houden? Het geitje vreesde de leeuw en de vogel de kat; en de pad was bang voor het geweld 
van de hoeven van de ezel. Het duurde lang voordat ze de moed hadden gekregen om 
gezamenlijk het net te nemen. En nauwelijks hadden ze het vastgepakt of daar klonk een 
hevig schelden vanuit de hut en de tovenaar snelde naar buiten. Ze wierpen het net over hem 
heen. En plotseling was het net van vuur; en naarmate de tovenaar verteerde kregen ze hun 
eigen gestalte terug. Alleen de jongste broeder heeft altijd geschonden handen gehad door het 
offer dat hij moest brengen. En ze hebben nooit elkaar verlaten, want ze hebben geleerd: 
Eendracht maakt sterk, eendracht maakt macht. Maar zodra je je eigen wegen gaat, ben je 
zwak en word je het slachtoffer van al het demonische, dat op je weg komt.  

Dat was dan een constructiesprookje op bestelling waarbij ik u verteld heb uit welke sprookjes 
ik de delen zou nemen. U kunt het vergelijken. Aardig? 

Zo kunt u nu zelf ook sprookjes vertellen. Wanneer u weet wat u illustreren wilt, dan neemt u 
voor elk deel dat u illustreren wilt de sprookjes, die u het beste passen. U voegt ze aaneen tot 
één geheel en verandert dus de personen, zodat zij passen in de situatie van elk volgend 
sprookje dat erbij hoort en u krijgt een schijnbaar nieuw sprookje. Maar dat schijnbaar nieuwe 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 17

sprookje drukt precies hetzelfde uit, wat in de oude sprookjes al gezegd is. Want - zoals ik 
reeds gezegd heb - de oerwaarde van die sprookjes kunt u niet veranderen. Wel kunt u door 
een juiste groepering een bepaalde les uit die oerwaarde zeer sterk naar voren doen komen. 

Dan wil ik u nog een paar demonstraties geven: een komisch sprookje, daarna een 
oorlogssprookje, en dan nog een esoterisch sprookje. Om het u gemakkelijk te maken zou ik 
van u graag één thema hebben, dat u in alle 3 die sprookjes het liefst naar voren ziet komen. 

� "Al is de leugen nog zo snel, de waarheid achterhaalt haar wel". 
Uitstekend. U bent toch niet bij de pers in dienst? Het is maar een grapje hoor! De pers is ook 
zo eerlijk als zij denkt dat zij kan zijn!  

Dan is het eerste sprookje: De neus van baas Jansen. Het is al een hele tijd geleden, dat baas 
Jansen leefde. Van zijn beroep was hij landbouwer - of boer, zoals dat in die tijd genoemd 
werd (want toen had men nog geen landbouwgenootschap). Maar wat hij ook deed, hij had 
één voorkeur: hij stak overal zijn neus in. Wanneer er ergens een gesprek was tussen twee 
oude heren, dan stond Jansen erbij, en dan mocht zijn oogst op het veld verrotten, maar hij 
moest eerst weten waarover zij het hadden. Wanneer de vrouwen iets kletsten over een 
meisje, dan was boer Jansen de eerste die het wist. En dat was nog niet zo erg, want goed 
geïnformeerd zijn kan geen kwaad. Maar boer Jansen gebruikte die berichten soms om op zijn 
eigen wijze nieuwe te creëren, dat vooral de glorie van boer Jansen in het juiste daglicht 
stelde. U zult begrijpen dat men in het dorp daar nog wel wat op tegen had. En op een goede 
dag kwamen er eens verschillenden bij elkaar, die zeiden: "Heb je het laatste verhaal van baas 
Jansen gehoord? Nu heeft hij verteld, dat er een haas met 8 poten rondloopt! (Münchausen). 
Dat beest rent maar door naar alle kanten en niemand weet, wanneer het ooit vermoeid zal 
zijn". Nou, daar was over te praten natuurlijk, maar als dat raar was, dan was het een 
wonderlijk wezen en baas Jansen zou misschien voor de gemeenschap heel wat kunnen doen, 
wanneer hij die eigen aardige haas kon vangen. Dan zouden de groten uit het land vast komen 
kijken. En misschien.... wie weet, met paarden is het ook zo .... een bijzonder ras is een 
zekere attractie en daar kan mee verdiend worden! 

Zo ging toen het hele dorp naar die baas Jansen toe, die overigens zelf niet wist dat hij een 
leugen had verteld. Want er waren twee mensen, die over Münchhausen hadden zitten praten 
die pas een nieuw verhaal had gelanceerd, maar dat had hij nu juist niet begrepen. En zo werd 
baas Jansen opgejaagd en moest hij overal zoeken en zoeken, om een haas te vinden met 8 
poten. Het ging niet. Uiteindelijk nam hij een kloek besluit: hij nam twee konijnenhuiden, één 
vulde hij op en een ander naaide hij met bedachtzame steken om de poten en het lijfje van z'n 
poes, die eens bij een maaibeweging z'n zwaaiend sieraad aan haar achterdeel gedeeltelijk 
verloren had. Nu kunt u begrijpen, dat boer Jansen trots kon zeggen: "Ik héb de haas met de 
8 poten". Iedereen kwam kijken en zei: "Ja, het is waar." En men besloot te zien hoe snel het 
dier kon lopen. Baas Jansen, groot en machtig, beweerde dat hij - toen hij hoorde, dat het dier 
in de omgeving was - het natuurlijk onmiddellijk had gevangen, want ánderen - en daarbij 
keek hij zo'n beetje schuin naar de twee, die over het verhaal hadden gesproken - anderen 
práátten over die dingen, maar boer Jansen deed het. En zo werd het dier uit zijn kooitje 
gelaten. Maar de twee, die wisten, dat ze alleen maar een sprookje hadden besproken, hadden 
een stuk leverworst gehaald. En daar kwam de "haas" met grote sprongen op het publiek aan 
en zei: Al is de leugen nóg zo snel ..... 

Dit is dan in de lichtere stijl, maar nu moeten we dat omzetten in een oorlogssprookje. Nu 
wordt het wat moeilijker. Waar zullen te het plaatsen, in het verre verleden of in den nabij 
verleden? 

� In het nabije verleden. 
Het was in de tijd, dat de was nog aan de Siegfriedlijn hing. Overal rolden de kanonnen, zo nu 
en dan knetterden de geweren en de bommenwerpers zoemden door de blauwe lucht. Er lagen 
een aantal soldaten tezamen en ze meenden: "Ach, diese Kerlen kommen doch nicht durch". 
Terwijl ze het zeiden kwam er een sissende granaat suizend naar beneden en explodeerde. En 
voordat ze het wisten werden als echte Germanen de soldaten opgehaald door schone 
maagden op gevleugelde paarden, die naar beneden stormden om hen naar het Walhalla te 
brengen. "Want" zo zeiden ze, "jullie zaten ver naar voren, jullie waren dus belangrijke helden 
en we zullen jullie meenemen." Nu schijnt het voor veel mensen buitengewoon aangenaam te 
zijn om naar het "Walhalla te gaan en daarom vertelden ze niet, dat ze helemaal geen heiden 



Orde der Verdraagzamen 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 18

waren. Ze werden neergezet bij de vlakte van Nibelungerheim. Daar zaten de grote Goden op 
hun kristallen tronen en glimlachten naar de nieuwe helden in hun nieuwe uniformen. En ze 
wezen naar al die anderen rond hen in de meest verschillende kledij van alle tijden. Ze zeiden: 
"Weest welkom helden. Hier is het rijk van vreugde. Drink." - en zij kregen te drinken -" .... en 
vecht!". En daar begon een algemene kloppartij en onze helden kregen stevig klop. 

Nu was het natuurlijk een vraag of er niet veel erger dingen zouden gebeuren, wanneer ze 
vertelden dat ze geen helden waren. En zo vochten ze wel -niet met heldenmoed maar wel 
met de moed der wanhoop - totdat ze allen neergeslagen waren en door de geheimzinnige 
kracht, die helden doet opstaan zodra de zon zinkt, herrezen om deel te nemen aan de 
feestgelagen. Maar toen ze dachten aan de pijnlijke botten, vreesden ze voor de volgende dag. 
Daarom vroegen ze of ze een bijzondere heldendaad mochten doen, zo hadden ze gezegd: 
"wanneer we terug kunnen gaan naar onze eigen linies, wie weet, leven we dan". Ja, ze kragen 
toestemming en ze gingen - niet wetend, dat verschillende lieden mét hen gingen als 
observatie en zelfs een paar van de Walkuren - a.h.w. in gijzeling voor de helden die ze 
gebracht hadden - met uiterste belangstelling in de wolkenkogel der goden hun belevingen 
gadesloegen. 

Zo gingen ze met heldhaftige gebaren op de linie aan. Maar toen er wéér een bom 
explodeerde, toen er weer een granaat langs suisde en dat terwijl ze vlak op z'n weg zaten, 
schrokken ze. Zozeer schrokken ze, dat ze een schuilkelder invluchtten. En toen sprak de stem 
der Goden uit de verte van het Nibelungenheim - en het klonk alsof het onweerde: "Dat 
helden? Afval is het. Afval! Werp ze weg". En terwijl ze dat hoorden kwamen ze tot de 
ontdekking, dat ze in een lazaret lagen. (Een lazaret is een soldatenhospitaal voor die speciale 
soldaten, die aan de Siegfried-lijn lagen toen er nog geen was hing.) In het hospitaal meenden 
ze in ieder geval een tijdlang naar hun Heimat (dat is een meer lieflijke uitdrukking voor "das 
Vaderland", wat wij als vaderland of moederland zouden kunnen vertalen) te kunnen 
terugkeren. Dit alles was perfect en goed. Maar daar kwam een Ober-Stabs-arzt en hij zag er 
een klein beetje uit als Taor, de donderaar. Hij beschouwde hen en zei: "Simulanten, trap ze 
eruit!" En zo zaten ze weer bibberend in de Siegfried-lijn, totdat werkelijk de mensen hun was 
er kwamen ophangen. En toen gingen ze wel dood, maar ze kregen geen kans meer om zich 
als helden voor te doen. Want wie eenmaal heldendom gelogen heeft, die gelooft men een 
volgende keer niet meer. U weet: Al is de leugen nóg zo snel .....  

Zo, dat waren nu twee sprookjes in een beetje spottende stijl. U zult me niet kwalijk nemen, 
dat ik het derde en laatste een klein beetje anders inkleed. 

Er leefde op de wereld een jonge vrouw, die wijs was en goed boven álle anderen. En in haar 
leefde een droom van volmaaktheid die zij nastreefde met elke ademtocht. Door enkele landen 
van haar gescheiden leefde een jongeman, schoon als de zon, sterk als een held, wijs als een 
grijsaard. En ook hij droomde. En soms spiegelden zij zich in elkanders dromen, als idealen die 
voor een korte wijl elkaar ontmoetten. De demonen en duivels, ziende hoezeer deze beiden de 
volmaaktheid die eens in het paradijs vernietigd werd benaderden, vreesden dat zij tot elkaar 
zouden komen. En zo bedachten ze een demonisch spel. 

Toen zij elkaar zoekende, eindelijk elkaar ontmoetten schenen zij elkaar oud toe, lelijk, 
afstotend. En zozeer ontstelden zij hierdoor, dat zij huns weegs gingen. Maar de wijsheid in 
hen deed hen nadenken. " t Is onmogelijk", zo zei de één, "dat de droom zozeer gelogen heeft. 
Wat mijn oog niet ziet moet toch bestaan". En hij keerde terug. En ook zij sprak: "Wat mijn 
ogen zagen, wat ik heb gedacht, is niet wat mijn hart gesproken heeft. Het is onjuist, ik moet 
teruggaan." Toen, met duivelse kracht werd zij veranderd in een draak, die vuur spuwde; en 
hij in een arme mens, die zich bedreigd gevoelde en wegvluchtte. Maar ver vluchtte hij niet. 
Want hij zei: "Ik weet, dat zij nabij is. Dit is de volheid van het leven. Beter te sterven in het 
vuur van een draak, dan te verloochenen wat in je leeft.." En hij keerde terug. 

Nu maakten de demonen van deze beiden twee vijanden in het geloof. Zij scheen hem een 
Saraceën, gewapend met een kromme kling, die dreigend op hen af kram. En zichzelf gevoelde 
hij als een held. En hij trok reeds het tweehandig zwaard van de Frankische ridders. Maar toen 
zij het wapen op elkaar wilden richten, dachten ze na. Want ze zeiden: "Ziet, dit is verleden, 
dit kan niet zijn, dit is een leugen." En terwijl ze aarzelden, namen de demonen hen op en 
brachten hen ver weg, ver van elkaar verwijderd. En de vorst der demonen glimlachte en zei: 
"Sla hen in kluisters. Boei haar met goud op een eiland temidden van ijzer aan de rotsen, die 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

036 – HET SPROOKJE EN ZIJN ACHTERGRONDEN 19

grenzen de oceaan; sla hem met ketenen van ijzer aan de rotsen, aan de woestijn." Ze stelden 
wachten, opdat niemand die kluisters zou kunnen verbreken en meenden meester te zijn. 

Maar beiden waren wijs. In zich erkenden zij het goede en wetend, dat zij niet zelven konden 
gaan, gebonden, door deze krachten, zonden zij hunne geesten uit. En ziet, twee stralen licht 
ontmoetten elkaar. Zij spraken tot elkaar daar, waar temidden van de sterren de sombere 
ruimte van duisternis lijkt te heersen; en de wereld werd demonen vluchtten weg, verschrikt. 
De gouden ketenen verbrijzelden en de ijzeren ketenen sprongen open. De twee lichamen 
verhieven zich en zweefden door de lucht. En zó kwamen ze samen: twee mensen. Uit de 
verdokenheid van het duister probeerden nog de vorst der demonen zijn laatste leugen. Hij 
fluisterde tot hem: "Schoon is zij, schoner dan néém haar, bezit haar." En tot haar fluisterde 
hij: "Zou het geen genot zijn te rusten in de armen van zo'n man? Maar ze waren wijs. En toen 
ze tot elkander kwamen, erkenden ze in elkanders ogen de eeuwigheid. En er werd een licht 
geboren, waarin alle demonische toverij op de hele aarde werd gedoofd. Want het licht der 
waarheid doet de leugen sterven. De kracht der waarheid overwint alle dingen. 

Zeker, deze twee zijn één geworden. En toen ze één werden, gehuwd door de Oneindigheid 
Zelve, zongen de sterren een lied en de natuur sidderde in aarzelende verwachting, wetend 
dat een wonder zou geschieden. En als één stegen zij op: een lichte ster, die staat aan de 
hemel en haar zegeningen zendt tot de wereld en de ruimte tegelijk, Als deze ster waakt, 
wordt het licht geboren, dat de leugen doet sterven op alle werelden. Omdat de waarheid die 
in mensen leeft de waarheid die leeft in hen die God zoeken, sterker is dan alle bedrog. Wie ín 
zichzelve zoekt, zuiver en edel naar waarheid, die zal waarheid vinden. Wie zich niet laat 
afschrikken door vormen en schijn maar de waarheid zoekt, overwint alle dingen. En wie alle 
dingen overwinnende de eenheid beseft die belangrijk is - de eenheid van geest in het 
erkennen van de eeuwigheid - bereikt alle dingen en is meester over alle dingen. Want in deze 
eenheid is Gods waarheid op aarde geopenbaard en is het rijk van het duister uitgeblust. 

Dat was een esoterisch sprookje. U ziet, vrienden, dat je met sprookjes ontzettend veel kunt 
doen. En toch, sta me toe op te merken: geen van de sprookjes die ik vertelde waren geheel 
origineel. Het is slechts de menging van de elementen, die hun originaliteit geeft; en misschien 
ook de wijze, waarop de woorden naast elkaar worden gezet. Want in alle woorden verbergt 
zich de waarheid. En wat ik gesproken heb, is een waarheid, die u van binnen kent. Daarom 
kunt u een antwoord geven – innerlijk - wanneer ik een sprookje vertel. Er daarom boeit u 
datgene, wat u misschien anders ten hoogste voor kinderen geschikt zoudt vinden. 

Daarmee, vrienden, zullen we onze bijeenkomst gaan beëindigen. 

  

  

 


	SPROOKJES EN HUN ACHTERGRONDEN
	DISCUSSIE o.a.
	De Zwanenbroeders
	De neus van baas Jansen
	Een esoterisch sprookje


