© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

Vrienden, indien u het goed vindt zullen we heden spreken over

DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID

Wij moeten uitgaan van het standpunt dat deze dagen (wat ook door de feiten bewezen wordt
op de mensheid abnormale spanningen hebben neergelegd.

Het karakter van deze spanningen (ons inziens een teken van invloed van Aquarius en
planetaire invloeden) zou misschien het best kunnen worden uitgedrukt als een groeiend
verschil, een groeiende afstand, tussen het innerlijk leven en denken van de wens en zijn
uiterlijke werkelijkheid of mogelijkheden.

Wanneer wij trachten om het zuiver menselijk denken, uitgaande van een menselijk
standpunt, te definiéren, zo vinden wij de twee grote begrenzingen: angst en begeren.

De angst kan in sommige gevallen worden tot een onredelijke angst, in welk geval zij
impliceert een volledige overgave aan de instincten en de oorzaak van de angst. Wij noemen
haar dan panisch of paniek.

In het begeren kennen wij verschillende vormen die begeerte genoemd kunnen worden. Daar
zijn allereerst de lijfelijke en zintuigelijke begeerten; daarnaast echter vinden wij een reeks
van mentale begeerten. Ook deze zijn van groot belang omdat voor de mens het doel bepalen.

In de gedachtengang van de doorsneemens op aarde mag worden gesteld, dat zijn doel wordt
bepaald door zijn begeren, terwijl zijn stuwkracht grotendeels wordt voortgebracht vanuit de
angst.

Hier begin ik dan met een poging om dit menselijk denken te situeren tegen een achtergrond
van een bestaande werkelijkheid. Het is mij bekend, dat er veel wordt gesproken over Maja,
over waan en over begoocheling. Slechts weinigen schijnen zich te realiseren, dat achter deze
verschijnselen, een werkelijkheid schuil gaat met vaste wetten, vaste normen en vaste
waarden.

Toch moet dit gesteld worden en wel om. de volgende reden; Indien begoocheling of Maja zelf
bestaand en zichzelf instandhoudend genoemd mag worden, moeten wij ook aannemen dat de
juistdenkende mens in staat is alle voor hem niet gewenste factor uit deze begoocheling, door
eenvoudig ontkenning, te elimineren. Het blijkt dat in dergelijke weg doen vallen van bepaalde
verschijnselen, soms langs mentale of geestelijke weg, mogelijk is. Er blijven echter altijd
verschijnselen die men niet kan beheersen; verschijnselen die vaak vollédig strijdig zijn met
het hopen, het denken van de mensheid; verschijnselen anderzijds die niets te maken hebben
met de stuwing uitgaande van de angst. Deze verschijnselen mogen wij dan toch wel werkelijk
noemen, zekerlijk wanneer wij hen Zien als uitgaande van een vaste reeks van ontwikkelingen
gebonden aan vaste regels, maatstaven en wetten.

Deze werkelijkheid is niet slechts materieel, maar breidt zich uit over verschillende gebieden,
die men geestelijk pleegt te noemen. Het totaal van deze werkelijke verschijnselen, zal ik
voortaan kosmische realiteit of Goddelijke werkelijkheid noemen.

uitgaande van een werkelijkheid en een daarvan gescheiden gedachtenleven, gebaseerd op de
vele, mogelijke schakeringen tussen angst en begeren, kom ik dan allereerst tot de conclusie:
Het denken van de mens is nooit reéel. Zijn erkenning van de feiten is evenmin reéel. Zijn
realisme, zijn zich aanpassen aan de werkelijkheid, kan nimmer gebaseerd zijn op feiten; het
is steeds gebaseerd op zijn eigen mening en interpretatie. Mening en interpretatie komen
voort uit de voornoemde verschijnselen: angst en begeerte.

De achtergrond van het menselijk denken is de Goddelijke werkelijkheid. Ongeacht van de
wijze waarop de mens leeft en denkt, zal hij steeds weer verschijnselen ontmoeten die door
hem niet te beheersen zijn, die hij niet kan weginterpreteren en waarvoor hij evenmin een
verklaring kan geven waardoor zij geheel in het kader van zijn eigen leven,
levensbeschouwing, opinie, bevooroordeeldheid enz. passen.

A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 1



Orde der Verdraagzamen

Dan zal deze mens genoopt worden om zijn eigen innerlijke of denkwereld te handhaven, een
groot gedeelte van de verschijnselen, die in deze kosmische of Goddelijke werkelijkheid
optreden, eenvoudig te verloochenen, niet te zien, te verwerpen.

Een Goddelijke werkelijkheid kan verder nooit zijn vastgelegd in boeken (elke schrijver
interpreteert): zij kan nooit zijn vastgelegd in de ervaringen van anderen (de mens
interpreteert deze op zijn wijze) en zij kan nimmer gebonden zijn aan enigerlei abstracte wet
of regel.

De mens, ontwijkend (door een zekere vrees ook misschien bezeten) voor de werkelijkheid
zoals deze rond hem bestaat, zal echter voor Zich trachten, steeds weer allee ter zijde te
schuiven, weg te verklaren, wat niet binnen zijn eigen denkbeelden past.

In deze dagen ontstaan nu zeer grote, voor sommigen bijna fatale spanningen, die vreemd
genoeg niets te maken hebben met een wereldondergang, maar die wel degelijk te maken
hebben met de gedachtenwereld van de mens.

Want, wanneer zijn denken onjuist is en er tussen hen en de Goddelijke werkelijkheid een
relatie bestaat, komt het verschil steeds sneller tot uiting. Hoe sneller de verschillen tot uiting
komen, hoe sneller de mens zich zou moeten heroriénteren. Hij weigert deze heroriéntatie en
kan viluchten in waan, kan vluchten in een verwerping, hij kan verder ondergaan door een
willekeurig kracht boven zich te erkennen als originator van deze gebeurtenissen en invloeden
en gelijktijdig te stellen, dat deze God (want zo noemt hij deze kracht dan) voor hem
persoonlijk een goede God is, die hem uiteindelijk voor al het beleefde zal belonen.

Het is u duidelijk dat een dergelijke Godheid nooit een ware God kan zijn. Een God die
beantwoordt aan het denkbeeld van een mens is een menselijk denkbeeld, kan nooit
alomvattend zijn, kan nooit andere machten bezitten dan die welke een mens zich kan
voorstellen.

Een omschreven Godheid, die gebruikt wordt als verklaring voor de verschijnselen in de
wereld, is persé reeds niet werkelijk, niet reéel.

Blijft ons de vraag of er een God is. Ik geloof inderdaad in een God en wel omdat in de
kosmische of Goddelijke werkelijkheid een groot aantal vaste lijnen en wetten te erkennen
zijn, die m.i. niet het resultaat kunnen zijn van een willekeurig gebeuren of een toevallige
structuur. Daarvoor zijn zij te consequent, omvatten zij te veel verschillende levensgebieden.

Maar wanneer ik die God aanneem en ik wil Hen, definiéren anders dan door zijn kenbare
uitingen, dan zal ik aan die God kunnen ondergaan. Ik zeg dit met nadruk. Een God die zich
niet manifesteert is waarschijnlijk een chimaera, een hersenschim.

Een God die zich manifesteert, die zich dus openbaart en wel op een kenbaar niet met de
menselijke natuur strokende wijze, (dit hoort erbij) kan echter erkend worden als een kracht
die wij God noemen, zonder daaraan ooit enigerlei eigenschap of reeks van eigenschappen toe
te kennen anders dan die voor ons elf noodzakelijk om met deze kracht en de daaruit
voortkomende verschijnselen werkzaam te zijn.

Nu komt er een grote vraag (tenminste wanneer wij het menselijk denken verder willen
ontleden) nl,. wat is de drijvende kracht van een groot gedeelte van de menselijke
maatregelen, de menselijke gedachten? Wat ook is de oorzaak van zijn irrationaliteit in zo
menig opzicht? Want de mens handelt vaak onredelijk.

Volgens mijn inzicht en aan de hand van door velen aan onze zijde gemaakte studies, meen ik
daarvoor de volgende verklaring te mogen geven.

Elke mens zoekt naar zelfbehoud. Dit zelfbehoud behoeft niet noodzakelijk te zijn een
lichamelijk zelfbehoud. Een innerlijk bewustzijn van continuiteit gaat gepaard met een
zekerheid omtrent de wijze waarop het ik zal worden voortgezet. De mens heeft nu de keus
tussen het handhaven van zijn stoffelijk wezen (dus lichamelijk zelfbehoud) en de poging om
zijn gedachtenwereld te behouden (het zogenaamd mentaal zelfbehoud).

In beide gevallen zal hij alles aan dit zelfbehoud onderdanig maken en zullen alle akties die hij
volbrengt, ook de meest onzelfzuchtige. Met dit denkbeeld in verband staan zodra zij berusten
op een redelijke grondslag.

Indien een mens alleen redelijk zou kunnen leven en denken, zou hij, krachtens het

2 A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID



© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

voorgaande, zijn eigen mogelijkheden en bereikingen voortdurend beperken. Gelijktijdig zou
hij ertoe komen zichzelf voortdurend weer te zien als de vijand van alle anderen en deze
vijandschap slechts niet tot uiting brengen daar waar hij tijdelijk steun beleeft. Wij kennen
dergelijke typen op aarde, die wij dan vaak opportunisten noemen.

Toch zullen vele mensen een andere tendens vertonen. Maar deze komt voort uit het
gevoelsleven. Is dit gevoelsleven echter betrouwbaar? Kan dit worden gezien als een deel van
de achtergrond van het denken? Allereerst kennen wij een groot gedeelte van het denken,
waarbij impulsen van buiten ontvangen niet de cortex passeren, maar waarbij de eens
onmiddellijk reageert met zijn klierstelsel door secreties. Dit zijn wat men instincten noemt. De
mens omschrijft het zelf vaak als gevoelens ofschoon deze gevoelens zeker niet op een
volledig emotioneel vliak liggen zover dit het denken betreft. Zeer eenvoudig gesteld kan ik dus
wat volgt verklaren:

In de loop van de ontwikkeling van de mensheid en de voortdurende verandering van zijn
omgeving en zijn zeer snhelle aanpassing daaraan, heeft hij lichamelijk een mogelijkheid
ontwikkeld om snel op elke wijziging van omstandigheden te leren reageren en daarbij het
stoffelijk of dierlijk zelfbehoud voortdurend als hoofddoel te stellen.

Elke instinctieve reactie is daarom gepaard met het begrip zelfbehoud en dit over het
algemeen in de meest stoffelijke zin. Hieronder vallen bepaalde aspecten der seksualiteit
vooral wanneer het gaat om de voortzetting van eigen leven, de continuiteit van eigen bestaan
in het kind.

Daarnaast echter blijkt een reeks gevoelswaarden aanwezig te zijn die vanuit een menselijk
instinct niet verklaarbaar zijn. Ze zijn irrieéel omdat zij het zelfbehoud kunnen benadelen,
omdat zij de zekerheid voor het ik (iets wat toch een van de voorname factoren binnen het
begeerteleven is) in gevaar brengen. Ik zou u enkele daaronder willen vernoemen; een
naastenliefde op humane overwegingen gebaseerd, een zich dienstbaar maken aan stellingen
en begrippen die niets te zaken hebben, noch met eigen angsten, noch met eigen zekerheid,
het vermogen om anderen te begrijpen en eigen angsten zowel als begeerten tijdelijk voor die
anderen te vergeten. Ook dit kan niet redelijk worden verklaard. Het is emotioneel. En nu kan
men zeggen dat dit deel is van het mens-zijn. Maar de gehele historie van de mensheid
spreekt daartegen.

Dan mogen wij, naar ik meen, hier stellen, dat geestelijk (althans bovenredelijke) factoren
ingrijpen op het ogenblik dat de mens tracht Zijn denken en welzijn aan te passen aan zijn
innerlijke behoefte, die niet meer gebaseerd is op eigen denkbeelden alleen.

Nu enkele conclusies hieruit:

1. Alles wat een mens denkt is gebonden aan zijn redelijke vermogens. Daar waar in hem,
innerlijke waarden optreden van het bovenredelijk vlak, dan wel instinctieve waarden uit
het beneden de rede gelegen vlak van bewustzijn, zal hij dit steeds trachten te verklaren in
de termen van zijn eigen denken en levensbeschouwing.

2. Gezien het feit dat de mens vele dingen vreest en daardoor vele dingen voor zijn redelijk
denken en bewustzijn uitsluit, hen niet-aanvaardbaar achtend of hen verdringend, (dus
terugdringend in het onderbewustzijn) zal hij daarbij bepaalde hiaten in de ontwikkeling
van de wereld, de ontwikkeling van eigen wezen, de gebeurtenissen buiten hem en de
impressies uit de wereld ontvangen, doen ontstaan.

3. De onvolledige wereld waarin de mens leeft vervreemdt hem van de werkelijkheid. Elke
poging om zijn onvolledige gedachtenwereld aan te passen aan de bestaande en reéle
achtergrond, de Goddelijke werkelijkheid, voert hem verder af van deze werkelijkheid
omdat nimmer een deel als vervanging op kan treden van het geheel waar het geheel zich
in de herkenbare feiten voortdurend manifesteert.

Dan stel ik verder. Wanneer het menselijk denken niet beperkt wordt door een automatisch
verwerven van delen van waarnemingen, wanneer het niet meer beschermd wordt door het
wegvallen van bepaalde impressies en het wegdringen van het besef omtrent bepaalde
mogelijkheden, zal de mens een wereldbeeld in zich kunnen bevatten dat, zover het dus reikt,
gedekt wordt door de kosmische werkelijkheid. In dit geval zullen alle feiten en alle
omstandigheden direct beantwoorden aan wat in hem leeft.

A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 3



Orde der Verdraagzamen

Omgekeerd zal het voor hemzelf mogelijk zijn, zelfs aan de hand van de rede, het merendeel
der gebeurtenissen (ook deze die normalerwijze buiten zijn eigen beschikking en
mogelijkheden liggen) te voorzien en zelfs misschien te beinvloeden of zijn eigen plaatsing in
ruimte en tijd, ten opzichte daarvan te wijzigen.

Dit klinkt alles buitengewoon ingewikkeld. Dat ben ik niet u eens; maar het is uitermate
belangrijk.

Wanneer mijn bewustzijn en mijn denken conform de achtergrond is, bevestigt de kosmische
werkelijkheid, de Goddelijke realiteit, mijn wezen en mijn leven met feiten en krachten die ik
zelf onderga.

Steeds weer zal de juistheid van mijn beleven bevestigd worden, niet door middel van een
interpretatie, maar door middel van stoffelijk kenbare feiten, die vanuit mijn denken alleen
nimmer beinvlioed konden worden.

Wil ik verder, alleen waarnemen wat rond mij is en sluit ik mij niet af, dan zal voor mij een
wereldbeeld ontstaan, dat sterk afwijkt van het algemeen aanvaarde. Want elke maatschappij
tracht zichzelf te handhaven. Om dit te bereiken schoolt zij het denken van haar leden van de
eerste levensjaren af zodanig. dat zij blind worden voor bepaalde gebeurtenissen, werkingen
en verschijnselen. Wanneer zij worden opgemerkt, worden zij als fantasie of als onredelijk
terzijde geschoven. Is dit het geval, dan kan men ze dus nuchter negeren, ook wanneer ze
werkelijk bestaan De verschijnselen daaruit voortkomende, worden dan eveneens
wegverklaard of zelfs ontkend.

Vanuit de achtergrond. dewelke voor het menselijk denken nu eenmaal bestaat en de
ontleding van het menselijk denken, die wij hier komt en misschien wat oppervlakkig geschetst
hebben. trachten wij nu te komen tot een meer praktische beschouwing.

Ik stel dan allereerst. Wanneer men uitgaat van de feiten zoals zij zich voortdurend
manifesteren, zich daarbij onthoudend van menselijke interpretatie, zal men bepaalde
patronen, dus vaste regels kunnen ontdekken.

Het toeschrijven van deze vaste regels aan een of andere invlioed kan rationalisatie zijn. Wij
behoeven dit niet te doen. Voor onszelf is het vaak gemakkelijker wanneer wij dit voorlopig
doen. Hierdoor zullen wij dus voor onszelf een harmonie scheppen een mogelijkheid tot
beseffen. die uitgaat van de Goddelijke werkelijkheid in Zijn geheel en niet meer van een
menselijke gedachtenwereld met zijn beperkingen en hiaten. Daarin kunnen nooit menselijke
wetten of regels als belangrijk of geldend zijn. Bv. Een verkeersregel kan goed zijn als een
deel van de menselijke gemeenschap, maar bij het optreden van feiten uit de werkelijkheid,
als rampen. moeten wij terzijde worden gesteld en door zeer buigzame, zeer gemakkelijk aan
te passen regels worden vervangen.

Soepelheid in het gebruik van alle door de mensheid en in de mensheid bestaande regels, zal
dus noodzakelijk zijn, tenzij deze regels onmiddellijk door de feiten en bij voortduring
bevestigd worden.

In de 2e. plaats. Elke scheiding die ik als mens optrek tussen mijzelf en anderen, ongeacht om
welke redenen (geloof, ras, nationaliteit of iets anders) is een uit mij voortgekomen
begrenzing. Zij zal het mij onmogelijk maken de werkelijkheid omtrent de andere te beseffen.

Ze maakt het mij eveneens onmogelijk om mijn eigen verhouding ten opzichte van anderen op
een reéle wijze te regelen.

Zo moet ik uitgaan van het besef van een zo groot mogelijk gelijkheid van alle dingen. Ik kan
dit slechts doen door te stellen dat zij allen gelijkelijk deel zijn van eenzelfde werkelijkheid, dat
zij allen onderworpen zijn aan dezelfde regels en wette en dat het werkelijk belangrijke (voor
hen zowel als voor mij) gelegen moet zijn in dezelfde ontwikkeling of dezelfde waarden.,

Hierbij komt de vraag van de angst sterk naar voor.

Want elke mens heeft de behoefte om de meerdere van een ander te zijn. Sommigen doen dit
door wat u bluf kunt noemen. Anderen door zich macht te verwerven of rijkdom. Weer
anderen doen het door zichzelf slimmer te achten dan anderen. Men denkt wel eens dat dit te
maken heeft met patronen bv. van sociaal gedrag. Men zegt bv. dat iemand asociaal is
wanneer hij zich niet houdt aan de in de sociéteit gangbare regels, dat hij amoreel is wanneer

4 A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID



© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

hij zich niet houdt aan de gangbare morele stellingen. Dit is natuurlijk niet juist. De mens is
alleen a-sociaal indien zijn handelingen niet enkel de stellingen van de gemeenschap, waar de
gemeenschap zelf aantast. Een mens is alleen amoreel, wanneer hij niet over enigerlei eigen
moraliteit beschikt. Anders kan dit ten hoogste gesteld worden ten overstaan van het
algemeen geldende, maar nimmer als een volledige waarde.

Zo kunnen wij nimmer een oordeel vellen over anderen. laat ons dat goed begrijpen. Wij
kunnen wel trachten in anderen zowel als in onszelf, de uitwerking van dezelfde wetten en
functies te zien.

Hoe meer wij een besef krijgen voor de gelijke waarden binnen alle dingen, hoe gemakkelijker
wij anderen zullen begrijpen; hoe gemakkelijker wij ook onze eigen beperkingen terzijde laten
en komen tot het aanvaarden van de werkelijke achtergrond (dus de kosmische werkelijkheid).

De stelling is vaak herhaald, naar ik heb ze hier dus nogmaals een basis gegeven:
HEB UW NAASTEN LIEF.

Handel steeds naar uw beste inzicht en weten, en nimmer volgens de mening van anderen.
Verwerp niets omdat men het niet erkent en ga altijd uit van het standpunt dat alleen eigen
ervaring en bij herhaling. Bevestigen kan zijn voor stellingen door anderen verkondigd. Ga uit
van het standpunt, dat u elke mens kunt vertrouwen, maar dat u geen enkele mens kunt,
vertrouwen als gelijkblijvend en gelijkzijnde in opvattingen en bestrevingen, dan wel (wat ook
mogelijk is dus) waardering van bezitswaarden en dergelijke. Ga nimmer uit van bezit als
zodanig. Bezit heeft geen waarde. Het bezit dat de mens in zich en rond zich verzamelt, dient
alleen als middel tot contact met en handhaving in de wereld waarin hij leeft. Het is te allen
tijde te vervangen door andere waarden die een gelijke werking kunnen hebben. Houdt u aan
alle wetten zover noodzakelijk, maar voor uzelf zult u deze wetten nooit als bepalend mogen
zien.

Verwerp de mening van elke andere mens totdat deze mening zichzelf voor u als volledig juist
heeft bewezen, maar wees bereid om een dergelijke mening als werkhypothese, (als middel
tot onderzoek dus te gebruiken.

En nu kom ik op de geest terecht die hiermee toch ook verbonden is en die een zeer grote rol
kan spelen.

De geest leeft, evenals de mens, in een wereld die door haar eigen bewustzijn bepaald wordt.
De grenzen die daarin bestaan zijn de grenzen der gedachte. Ook hier angst en begeerte als
de twee uiterste factoren.

Een mens die zijn verwachtingen, zijn begeerten omtrent het geestelijk leven baseert op een
angst, op een bestaan van het schrikwekkende, zal te allen tijde dit schrikwekkende voor
zichzelf tot werkelijkheid maken. De mens die alleen het goede. wil zien en in en voor zich
alleen de grootste en volmaaktste heerlijkheid verwacht. wil eveneens tekortschieten. Zijn
beeld van volmaaktheid kan nimmer volledig identiek zijn met de kosmische werkelijkheid, die
hij volgens zijn bewustzijn kan aanvaarden.

Ga uit van het standpunt dat alle leven in de geest en in de sferen, een ongeveer gelijke
inhoud heeft als het menselijk leven.

Stel voor uzelve, dat alle, niet op stoffelijke instincten gebaseerde bindingen die op aarde
bestaan, in de geest zullen bestaan.

Vertrouw op de goedheid, die ook in de wens op aarde tot uiting komt als een deel van het
geestelijk werken en leven.

Laat u nimmer verleiden om een vaste stelling omtrent het hiernamaals aan te nemen. Elke te
vaste en te gevormde stelling is namelijk de aanleiding tot de vorming van wat ik zou willen
noemen een geloof of een mythe. Geloof en mythe zijn beide zeer nadelig voor de mens,
omdat ze geneigd zijn een zo groot mogelijke invloed over een zo groot mogelijk menigte te
zoeken.

Dit betekent, dat een vereenvoudiging van de werkelijke leerstellingen en feiten en op den
duur een vertroebeling daarvan om het geheel aanvaardbaar te maken door de massa,
noodzakelijk is.

A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 5



Orde der Verdraagzamen

Wanneer u meent dat dit niet strookt met de bestaande werkelijkheid, zo wil ik u wijzen op het
feit, dat geen enkel geloof als godsdienst door zijn oorspronkelijke verkondiger is gesticht. De
Christenen danken als religie hun bestaan aan Paulus.

Voor de Islam zijn vooral de strijd om de gedachtenwisselingen tussen Ali, Hoessein en Beni,
naar ik meen, belangrijk geweest. In het Boedhisme ontstaat pas een religieuze drang
ongeveer 120 jaren nadat de Goetania-Boedha is overleden. U zult deze punten misschien
kennen.

De werkelijke leer is nimmer een godsdienst en waarom niet? Omdat elke werkelijke leer, die
mede geestelijke elementen bevat of bevatten wil, gebaseerd moet zijn op een uitermate
soepele toepassing van een bepaalde leefregel die metterdaad verwerkelijkt moet worden. Iets
anders heeft daar niets mee te maken.

Een raad die ik u verder wil geven: Besef dat vele boeken (in de oudheid) geschreven zijn door
mensen die een bijbedoeling hadden. Zij wensten bepaalde sleutels, bepaalde geheimen en
ideeén zodanig daarin te verbergen dat ze altijd toegankelijk zou zijn en gelijktijdig voor de
leken niet kenbaar. Waar deze ingangen en de wijze waarop ze verborgen waren, uit de
toenmalige omstandigheden en de dan heersende mentaliteit zijn voortgekomen is het voor u
zeer moeilijk, zonder daarvoor passende handleiding ooit iets van deze waarheden terug te
vinden. Slechts diegenen die de mentaliteit van deze tijd geheel terug kunnen vinden, zijn
misschien in staat, de juiste betekenis van vele uitspraken te erkennen.

Baseer u daarom steeds op het heden. Beschouw al wat u wordt gezegd als een mogelijke
handleiding. Ga uit van de innerlijke bevestiging der dingen.

Nu blijft wij nog te spreken over het verschijnsel van de harmonie.

Harmonie of samenklank, of eenklank, is hoofdzakelijk muzikaal bekend. Wij mogen aannemen
dat in een harmonisch verschijnsel, dat niet door een aantal musici bv. wordt opgewekt, de
sterkst klinkende toon bepalend zal zijn voor de bijkomende harmonieén. Zij bepaalt dus
datgene wat meetrilt.

Op deze wijze zou kunnen worden gezegd, dat de sterkste factoren in het menselijk denken en
het menselijk leven, de sterkste harmonieén zullen wekken, niet alleen in de mensheid maar
ook in de verschijnselen die wij Goddelijke werkelijkheid hebben vernoemd. De sterkste factor
is bepalend. Maar ze kan dit alleen zijn zolang er iets is om te ontvangen. Op het ogenblik dat
een werking in de kosmos en reéel bestaat en een mens weiger deze te erkennen, is het alsof
in het klavier een snaar ontbreek. Deze snaar is er niet en kan dus niet meetrillen. Is de snaar
aanwezig maar niet juist gespannen, dan zal het harmonisch effect kleiner zijn. Hoe juister de
afstemming van een enkele snaar, hoe juister en sterker de weerkaatsing van de
oorspronkelijke toon, maar in de eigen toonaard, zal plaatsvinden.

Dan mogen wij dus stellen dat al wat in ons aanwezig is en op enigerlei wijze harmonisch is
met de bestaande werkelijkheid in ons een bepaalde trilling doet ontstaan.

Deze trilling wordt vertaald als gevoel, emotie en gedachte. De gedachte is over het algemeen
een rationalisatieproces, maar kan soms een directe uiting zijn nl. op het ogenblik, dat de
redelijke impulsen en beheersing van de mens zelf (dus het aanpassen van het denken aan
zijn eigen wereldbeeld - tussen angst en begeren) ophouden. Dit kan geschieden in toestanden
van trance, van bewusteloosheid, onder narcose, het kan ook geschieden in toestanden van
grote opwinding en van absolute passiviteit.

Wat wij weergeven echter wordt bepaald door de voor ons bestaande sterkste toonaard, de
invloed waarbij wij het best passen. Indien wij ontdekken, dat onze eigen reacties, op dit
terrein niet juist zijn, niet zuiver zijn. volgens ons eigen inzicht, dan zullen wij moeten nagaan
in hoever wij innerlijk disharmonisch zijn. Want slechts indien wij deze innerlijke disharmonie
beseffen, is het mogelijk om ze te veranderen.

Ons eigen denken en gedachtenleven moet altijd een zo gesloten mogelijk, geheel zijn, met zo
weinig mogelijk strijdigheden die het eigen bewustzijn beheersen, en een zo gering mogelijke
ontkenning van feiten en verschijnselen.

Dit alles lijkt mij een noodzakelijke basis om vanuit te gaan. Want kan een mens hetzij in het
spiritisme, in bet geloof in de politiek, de economie onverschillig welk deel van menselijk leven
en denken, ooit juist reageren wanneer hij niet beseft wat in zijn eigen gedachtenwereld

6 A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID



© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

bepalend is? Wij kunnen niet voorkomen dat wij interpreteren. Dit is voor de mens en ook voor
de geest, in vale sferen, nu eenmaal noodzaak. Zonder dit kan hij niet leven. Maar het besef
dat hij interpreteert alleen reeds, maakt het mogelijk om de strijdige verschijnselen te
aanvaarden en binnen zijn bewustzijn op te nemen, in plaats van ze uit te sluiten of (wanneer
zij niet te verwerpen zijn) daaraan ten onder te gaan.

Er zijn gevallen bekend van mensen die waanzinnig werden alleen omdat iets volledig tegen
hun eigen voorstelling indruiste en toch feitelijk bleek. Soms is dat gestuit, dan spreekt men
van choe; is er sprake van een blijvende krankzinnigheid, soms is er sprake van dood.

Laten wij beseffen, dat zolang wij weten, dat wij interpreteren, wij ook in staat zijn om alles
wat niet ligt binnen ons normaal kader van leven, te verwerken te aanvaarden desnoods. Wij
kunnen. leven met alle dingen zolang het ons m ogelijk is deze te aanvaarden. Aanvaarden
kunnen wij slechts indien wij de beperking van eigen gedachtenwereld beseffen. Wanneer ik
denk, voel, wanneer ik geloof. dan is dat een toestand van dit ogenblik. Wat ik nu geloof dat
hoef ik morgen niet meer te geloven en gisteren heb ik het anders gezien. Wat ik nu voel zal ik
misschien nooit meer precies zo ervaren enz.

Wij zijn niet gebonden aan wat morgen geschiedt of wat gisteren geschied is. In dit opzicht
tekent elke dag zijn eigen waarde. Dit wil zeggen, dat onze eigen oriéntatie op de wereld, op
de kosmische werkelijkheid dag na dag hernieuwd moet worden.

Belangrijk is het voor ons echter, dat wij als mens of geest, ook blijvende waarden scheppen.
Deze blijvende waarden kunnen vaak geschapen worden door een éénmalige aanvaarding van
een bepaalde invloed of toestand. Zij kunnen heel vaak bereikt worden door het éénmaal
erkennen van een bepaalde wet. Datgene waardoor ons ervaren en erkend werd leeft in ons.
Het kan niet ter zijde worden geschoven; het zal voortdurend, bewust of onbewust, deel van.
het denken, de gedachtenprocessen blijven uitmaken.

Ik neem aan dat u hier bent, omdat u geestelijke wijsheid zoekt; niet omdat u een zekerheid
zoekt dat u, wanneer het zover is, dat u overgaat, nog wel mee zal vallen. Want dat zal toch
grotendeels van uzelf afhangen.

Wanneer u geestelijke wijsheid zoekt, dan zult u beseffen dat elke mens voor zich een bepaald
geloof nodig heeft. een geloof echter dat in staat is, om. alle verschijnselen, alle voorkomende
gebeurtenissen, invloeden, in zich te verwerken. Dit geloof mag nimmer worden gezien, nooit
en te nimmer, als de enige of de alomvattende waarheid. Het is voor ons alleen het middel
waardoor wij ons oriénteren op het voor ons hoogst bereikbaar bewustzijn.

En dan komt de vraag, of wij in een dergelijk geloof, een dergelijk besef, dan iets kunnen
bereiken? Want al deze dingen hebben weinig zin, wanneer de mens de speelbal blijft van zijn
eigen angsten en begeerten, van zijn eigen beperkingen. Zelf de hoogste harmonie moet de
allerhoogste kracht, heeft geen zin wanneer wij deze niet tot uitdrukking kunnen brengen.

Wanneer u, de kracht van God zelf in u draagt en u bent nog niet in staat om éen zieke te
genezen, is zij niets waard; dan is ze in feite als niet bestaand. Laat ons dus stellen; wij
moeten voor onszelf, dat wij denken en geloven, dag na dag zelf bewijzen en het tot
werkelijkheid maken. Wij kunnen ons beroepen op dit geloof, maar nimmer in de zekerheid,
dat het vervullen zal wat wij vragen. wel in de zekerheid, dat datgene wat van onze vraag
werkelijk is, reflex of harmonie buiten ons zal vinden.

Wanneer ik voor mijzelf iets wil vragen van hogere kracht, hoger bewustzijn, hoger weten, dan
zal ik dit moeten aanvaarden en in deze aanvaarding zal ik voor mijzelf wel degelijk moeten
zeggen: Ik ben en blijf verantwoordelijk; ik moet mijzelf afstellen, en ik moet mij niet
afstemmen door mijn denken maar door mijn gevoelswereld op mij in te laten werken, door
mijn emoties een uitdrukking te doen geven aan al datgene wat voor mij belangrijk is.

Slechts zo kan ik een hogere kracht ondergaan en zelfs dan zal deze kracht in mij alleen
volledig op haar eigen wijze uitbaar zijn tot het ogenblik dat mijn eigen bewustzijn zelfs maar
een verwondering over hetgeen. geschiedt, optreedt.

Het geloof in deze nieuwe tijd zal voor menigeen moeilijk zijn. Wat God is, volgens het
menselijk denken en wat God doet volgens de menselijke ervaring is tegenstrijdig. Men kan er
zich van af maken door te zeggen; dat God alles zijn gang laat gaan. en dat Hij de mens dus

A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 7



Orde der Verdraagzamen

een vrije wil heeft gegeven en het gelijktijdig afkeurt, maar dat is dwaasheid. Een God die
strijdig is in zichzelf, is geen God, nietwaar? Neen, wij moeten stellen: het geloof moet de
feiten dekken. Al wat in deze wereld gebeurt, alles wat er geschiedt vanuit de mens, alles wat
geschiedt vanuit de geest, moet samenvallen in een vast patroon. De feiten moeten mijn
stellingen bevestigen. Mijn stellingen moeten het mij mogelijk maken de feiten te voorzien, te
beredeneren en te verklaren. Dit is vanuit een persoonlijk standpunt geformuleerd. Dit zal
altijd een interpretatie blijven. Er zal dus altijd een zekere fout blijven, een zekere afwijking;
maar dat geeft niet.

Om verder te streven in geestelijk opzicht in deze dagen dient men dan ook voorzichtig te zijn.
Deze voorzichtigheid beveel ik u vooral aan wanneer u experimenteert met geestelijke
krachten. In de afgelopen tijd was het mogelijk om op velerlei wijze te experimenteren. In
deze dagen zal het in toenemende mate moeilijk worden om juiste experimenten te verrichten.
Want de verschijnselen die in het verleden golden, gelden heden niet meer. Er zijn wijzigingen
opgetreden. Alles wat vroeger was verandert. En dit is een periode van overgang. Tijdelijk
kunnen het oude en het nieuwe naast elkaar bestaan; Maar het oude sterft. Het nieuwe echter
neemt aan kracht toe. Het is of het verleden een nacht is die sterft, het heden een dag die
langzaam gewekt wordt uit het morgenrood.

Dit te beseffen, ons in te stellen op de nieuwe krachten, op de vernieuwing, de verandering,
zelfs indien wij deze niet kunnen beseffen, is noodzakelijk. Deze vernieuwing te aanvaarden en
wel zonder verwachtingen van, of vrezen voor de toekomst, maar ons steeds baserend op het
heden. Een vrijelijk en vrijwillig ondergaan, een beleven a.h.w. van de nieuwe tijd, is
noodzakelijk en het beste middel.

Heeft bidden en dergelijke in deze dagen dan nog een zin? Heeft het zin om oude
geloofswaarden terug te vallen? Heeft het zin om zoals vroeger, met geliefden uit de geest in
verbinding te treden?

Zolang u zichzelf niet bedriegt, ja. Maar bidden tot God in deze tijd wil iets anders zeggen dan
een smekeling zijn. Wat het kind door zijn vragen kan verwerven, zal de volwassene door zijn
arbeid moeten verwerven.

De mensheid nadert het ogenblik dat zij door arbeid moet verwerven; steeds minder wordt
haar alleen om het vragen gegeven.

De krachten uit de geest bestaan nog even goed als vroeger. De banden met uwe geliefden uit
de geest zijn evengoed mogelijk als vroeger; maar ze zijn van geaardheid enigszins veranderd.
Zij kunnen niet alleen meer worden uitgedrukt in enkele woorden. Zij zullen eerder een.
minder kenbaar. Maar daardoor voor u gemakkelijker beleefbaar effect vormen van een
innerlijk ondergaan van invioeden en het erkennen van zekere inwerkingen op het ik.

Kracht is er altijd. Kracht of energie maakt eigenlijk uw wereld tot wat ze is. Kracht en energie
kan voorkomen in verschillende trilling.

De kracht die op het ogenblik optreedt, zijn een reeks van trillingen die bijzonder aanspreken.,
juist op dit mentaal gebied van de mens. Dat wil zeggen, dat uw eigen denkbeelden en ook uw
eigen rationaliteit, in menselijk opzicht. Voortdurend in gevaar is. Neemt daarom nooit
besluiten die verder reiken dan morgen. Besluit iets voor heden te doen maar verbindt u niet
voor lange tijd. Wanneer het enigszins mogelijk is zou ik u willen zeggen: Leef het ogenblik
volgens de juiste impulsen daarvan. De juiste impulsen zijn altijd het intens innerlijk erkennen,
innerlijk gevoel dat in zich zowel iets moet dragen van de stoffelijke vreugde als het ware een
zeker verdrijven van stoffelijke angst en gelijktijdig, tot zekere mate ook, verzadigen van het
stoffelijk begeren en het mentaal begeren, maar daarbij het gevoel van wijding.

Daar moet iets heiligs zijn in al wat u doet.

Laat in deze dagen u vooral niet neerdrukken om al wat rond u gebeurt. Doe datgene wat u
doen. moet en wat u doen kunt voor uwe medemensen volgens uw beste weten. Wijdt hen zo
nodig uwe gedachten en uwe gebeden, wanneer u dit wilt, maar maak u geen zorgen over
datgene wat gebeurt en waarop u zelf geen invloed kunt uitoefenen.

Indien u dit wel doet zult u in een steeds grotere verwarring terecht komen omdat vanuit het
beeld, dat de Wereld u presenteert, een voortdurend grotere vervreemding van de kosmisch
werkelijkheid tot stand wordt gebracht.

8 A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID



© Orde der Verdraagzamen Brochure Belgié

Zeg niet tot uzelf, dat u in staat bent om alle dingen. te begrijpen, maar realiseer u dat alles
wat met u direct in verband staat u altijd zult kunnen ondergaan.

Alles wat u op het ogenblik vanuit elke bron, vanuit de geest, vanuit de stof (onverschillig hoe
het voorgeeft tot u te komen) ontvangt, moet op zijn ogenblikkelijke waarde gewaardeerd
worden. Het is alleen belangrijk voor zover het u iets zegt. U zelf zult moeten streven om uwe
eigen mogelijkheden uit te breiden tot uw wereld u niet met het onvoorziene confronteert
maar de Wetten die in. feite uw wereld uitmaken, voor u innerlijk gekende waarden zijn,
waardoor u in staat bent u totaal in de kosmische werkelijkheid steeds vrijer te bewegen.

Goeden avond vrienden

A620220 - DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID 9



	DE GEDACHTENWERELD VAN DE MENS IN VERHOUDING TOT DE WERKELIJKHEID

