© Orde der Verdraagzamen Brochures

DE LEVENSBOOM EN DE MENSELIJKE BEWUSTWORDING

De Levensboom kent u waarschijnlijk. Het is een voorstelling, die zeer oud schijnt te zijn. We
treffen haar tenminste in een gewijzigde voorstelling aan in Egypte. Er zijn verhalen, dat
Mozes deze indertijd uit Egypte zou hebben meegebracht en die voorstelling zo bij de
kabbalisten van die tijd zou hebben geintroduceerd. Ik meen echter, dat de vorm, die voor ons
de meest belangrijke is, het doodgewone schema is.

Als u n.l. deze Levensboom bekijkt, dan ziet u bovenaan een driehoek en beneden een
driehoek, welke door lijnen zijn verbonden, waarop nog enkele punten uitkomen. Maar nu is er
één vreemd ding: we vinden in het midden ook een punt; en dat wordt Tiphéreth genoemd.
Deze letter of genius, of hoe u haar noemen wilt, is eigenlijk de top van een tweede driehoek.
die beneden zit. Als u zo'n voorstelling eens te pakken kunt krijgen, dan lijkt het me voor u
aardig om dit te bezien en te bestuderen en dan op de volgende punten te letten:

We hebben boven de Kroon. Boven die Kroon hebben we Ain, Ainsof, enz. het onbekende Niet.
Kether is het onkenbare, de Kroon, een uiting van God, Die als licht kenbaar is, maar Die Zich
verder aan het menselijk kennen onttrekt.

Deze valt uiteen in 2 verschillende hoofdwaarden, waarvan de één mannelijk wordt genoemd
(het verstand), de ander vrouwelijk (de wijsheid). Zij vormen een soort drie-eenheid; en uit
die drie-eenheid zien we dan de lijnen lopen. Er loopt een kolom naar beneden voor het
verstand en er loopt een andere naar beneden voor de wijsheid. Vaak is er ook een middellijn
geprojecteerd. Maar naar de door mij genoemde Tiphéreth lopen dan 2 lijnen, die haar a.h.w.
direct verbinden met verstand en wijsheid Nu noemt men Tiphéreth ook wel eens de
naastenliefde, de kosmische liefde, de begrijpende liefde in openbaring. Dat is begrijpelijk,
want waar verstand en wijsheid tezamen komen als goddelijke waarden, produceren zij hun
kind, en dat kind is dan het liefhebbende begrip of het begrijpend liefhebben.

Nu zult u zeggen: Daar hebben we weinig aan. Ongetwijfeld, U hebt er niet veel aan, maar
voor de bewustwording geeft deze hele geschiedenis een aardig houvast; en het is juist daarop
dat ik vanavond in de eerste plaats wil wijzen.

We hebben dan een driehoek, die eigenlijk de chaos, de aarde aangeeft. Deze aarde ontplooit
zich ook weer in een tweevoudige tegenstelling, eveneens mannelijk en vrouwelijk genaamd.
Men zou kunnen zeggen, dat het benedendeel eigenlijk de stoffelijke wereld is: de materie.
Ook wij leven, wanneer wij in de stof zijn en vaak nog lang daarna, in een voorstellingswereld,
die we die der materie mogen noemen. Die materie is de basis. Als zij er niet is, dan is al het
andere zinloos. Men is altijd geneigd te zeggen: We zoeken het hoogste, we zoeken het hoger
op. Maar juist als men de Levensboom bekijkt, dan valt het op dat het geheel alleen maar is
afgerond, indien de drie laagste factoren ook aanwezig zijn. Dat is interessant, want een even
grote driehoek zien wij naar boven gaan. De materie zelf geeft ons het zijn, het verstandelijk
begrip en de wijsheid, die dus een zekere mate van gevoelsmatige interpretatie inhoudt.

Daarboven vinden wij dan weer de bekende Tiphéreth (de naastenliefde) en als deze tot actie
komt, dan is zij boven het materiéle even ver verheven als de materie zelf a.h.w. naar
beneden ligt. Het zijn 2 congruente driehoeken. Juist getekend vormen zij een vierkant, dat
door de lijn, die tussen begrip en wijsheid ligt, in hun laagste vorm wordt gedeeld. De
menselijke wereld kan niet bestaan zonder materie. Ja, zelfs de geestelijke wereld kan dat
niet. Zij is een noodzakelijk bestanddeel van alle bewustzijn en alle bewustwording. Maar op
het ogenblik, dat de naastenliefde in het geding komt, ontstaat er boven het werkelijk
materiéle vlak een nieuwe wereld. Een wereld, die net zo groot en net zo omvattend is als de
materiéle bestaansvorm zelf. Hier zou men al kunnen zeggen: zo boven, zo beneden. Maar
men kan nog wat verder gaan. Wanneer u n.l. de bovenste driehoek opzoekt, dan ziet u dat
ook deze even groot is en dat zij het evenbeeld is van de driehoek, die beneden is ontstaan
tussen naastenliefde, verstand en wijsheid. Nu zal ik u met deze schemata niet al te lang
vermoeien, want dan komen we terecht in heel veel getheoretiseer en gefilosofeer. Belangrijk
is voor mij het volgende:

100 -—-DE LEVENSBOOM 1



Orde der Verdraagzamen

Op het ogenblik, dat het bewustzijn zich boven eigen bestaansfixatie in de stof verheft en dus
de naastenliefde of de kosmische liefde wordt erkend, ontstaat er - maar voor de mens en
voor de geest bereikbaar en in zichzelf hanteerbaar - een waarde, die volledig congruent is
met de hoogste waarde in het geuite Al. Het is niet voor niets dat men Tiphereth wel eens
heeft willen zien als de directe uiting van de zon. Men heeft haar zelfs gemaakt tot de directe
uiting van de Christus. Het is alsof we naast het kosmisch licht met zijn onbekende bronnen
een kenbaar licht stellen, dat voor ons aanvaardbaar is.

U leeft in deze wereld niet krachtens de feiten; dat weet u allemaal en daarover behoeven we
niet lang te praten. U leeft krachtens de voorstelling. Op het ogenblik, dat de naastenliefde
perfect wordt begrepen, zal de voorstelling van de wereld congruent zijn met de wereld zelf.
Anders gezegd: u zult dus uw innerlijk leven, uw gedachteleven, uw ervaring van de
buitenwereld volledig evenredig zien aan het werkelijk bestaande. Maya, de schijnwereld, de
waanwereld, valt weg. Er is geen verhulling meer, er is alleen nog openbaring. Als men die
openbaring ontvangt, dan is en blijft men natuurlijk mens, maar men heeft typisch genoeg een
directe verbinding met de hoogste kracht. De naastenliefde is de lagere weergave van de
goddelijke liefde. Op deze manier heeft men dus eigenlijk bereikt, dat er een directe
verbinding met het Goddelijke voor het "ik" kan bestaan.

Nu weet ik wel, dat een kabbalist hier ongetwijfeld zal uitroepen: Ja, maar de lijnen, die de
punten verbinden en die machtige engelen of geesten voorstellen, zijn op zichzelf ook wegen!
Ik geloof, dat die stelling maar ten dele juist is. De verbinding is n.l. niet zozeer een weg, zij is
het aangeven van een bestaande toestand, die moet worden gerealiseerd. Elke kracht, die
daar wordt uitgebeeld (de drie en de zeven), is op zichzelf te zien als een entiteit, die de mens
lering kan geven, waarin hij bewustwording kan vinden, maar dan gespecialiseerd op een
bepaald terrein. De wegen daartussen zijn alleen een persoonlijke realisatie van
mogelijkheden.

Die persoonlijke realisatie van mogelijkheden is voor ons het meest belangrijke, dat begrijpt u
wel. Want bewustwording is ten slotte veel belangrijker dan een schema. En al hebben we ook
tienduizend Sephiroth, ze kunnen voor ons niets betekenen of niets doen, tenzij ze voor ons
levend en werkelijk zijn. Daarom kunnen we dat schema het best gebruiken, indien we het al
willen gebruiken, om daarmee de eigen ontwikkeling van de mens tot uitdrukking te brengen.
Beneden het materiéle zijn ligt de chaos. Uit de chaos is de vorm tot stand gekomen: de
wereld van fixatie. Het is in deze wereld dat je wordt geboren. Je kunt wel denken dat er veel
kan worden veranderd, maar dat is niet wezenlijk waar. De wereld, waarin je bestaat, is
gefixeerd. Je kunt je wereld niet veranderen; maar dat is ook het enige. Zodra je je dit begint
te realiseren, zul je ook inzien dat er heel veel mogelijkheden zijn om dat "ik" te wijzigen. We
hebben b.v. een weg van verstand. Als wij de weg van verstand gaan, dan kunnen wij tot een
begrip komen en dus tot beheersing van de materie. Die beheersing is normaal.

Als u in een auto stapt, dan geeft u het bewijs van beheersing der materie. U heeft ijzer, staal,
mangaan en nog wat verwerkt. U heeft plastic gebruikt en leer. Maar u heeft aan de aard van
deze dingen niets kunnen veranderen. Wanneer u ophoudt een vormende en onderhoudende
invioed te zijn, dan is de zaak al gauw voorbij. Laat een auto gewoon maar eens een jaar
buiten staan zonder zorg. Wat is ervan over? Wat vage vormen, maar het grootste gedeelte is
al roest en verval. De elementaire delen bestaan nog, de vorm gaat teniet. Het verstand geeft
dus wel de mogelijkheid tot beheersing, maar die is eigenlijk alleen voor het "ik" aanwezig. U
kunt b.v. nooit zeggen: Ik zal de wereld als geheel veranderen. U kunt wel zeggen: Ik ga iets
maken, waardoor ik in de wereld tijdelijk iets kan uitschakelen. En dat is natuurlijk heel iets
anders. Het verstand geeft dus beheersing. Maar dan hebben we ook de wijsheid. Het verstand
probeert alles redelijk te overleggen en het gaat uit van wat het zelf wil. Het is dus eigenlijk
erg egocentrisch.

De wijsheid probeert de geaardheid te doorgronden van het andere; en door de erkenning van
de geaardheid het andere ook weer aan zich dienstbaar te maken. Een aardig voorbeeld
hiervan is misschien:

We hebben een uitvinder en een kweker. De uitvinder probeert een vorm van kunsthars te
vinden, die zo hard en zo bruikbaar is, dat ze voor elk doeleinde kan worden bestemd,
waarvoor men tot nu toe b.v. staal, nikkelstaal of titanium heeft gebruikt. De teler denkt
anders. Die zegt: Ik heb een paard nodig, dat bestand moet zijn tegen bepaalde ziekten en
tegen bepaalde vormen van uitputting. Het mag b.v. niet te veel dorst hebben. Ik heb een

2 100 - DE LEVENSBOOM



© Orde der Verdraagzamen Brochures

paard nodig, dat voor een mens een goed kameraad is. Ik moet de eigenschappen dus
selecteren. En hij gaat dus met zijn begrip combineren, totdat hij het ideale paard heeft
gefokt. Nu doet men dat tegenwoordig helaas weinig met paarden, meer met honden. Het is
jammer, dat de mensen dan de uiterlijkheid zoeken en niet de werkelijke eigenschappen die
des honds zouden moeten zijn. Eigenlijk een gebrek aan wijsheid. Ik geef u deze beelden om
te laten zien waar het verschil ligt.

Nu kan ik echter ook de dingen liefhebben. Dan zal ik aan de ene kant veel minder praktisch
zijn dan het verstand of de wijsheid, maar aan de andere kant aanvaard ik het voor wat het is
door deze liefde. De wijsheid wil gebruik maken van bestaande eigenschappen, het verstand
wil eigenschappen scheppen, die bruikbaar zijn, de liefde wil aanvaarden en begrijpen zonder
te veranderen. Zo ziet u dus alweer dat we in de bewustwording zelfs heel laag bij de grond
(daar behoeft u geen bovennatuurlijke krachten bij te betrekken) 3 verschillende
benaderingsmogelijkheden hebben. De vraag is alleen: Welke beheersing wordt er gewonnen?

Nu geeft de Levensboom hiervan een aardig idee. Want, zo zegt hij, vanuit de materie tot het
verstand en de wijsheid dat is één punt. Maar gaan we vandaar naar de liefde toe, dan moeten
we hoger zijn. Daar, waar n.l. een werkelijke liefde (dus geen persoonlijke bezitzucht of
ervaringzucht) bestaat, daar is een eenheid, een identificatie mogelijk. En op het gevaar af dat
iemand zegt: Maar dat heeft niets meer te maken met de Levensboom, zou ik toch willen
zeggen: Het magisch element, dat wij wel degelijk in de Kabbala vinden, ligt eigenlijk in de
middenweg; en het magisch bereiken begint bij Tiphéreth. Je behoeft dus niet naar Binah te
gaan, helemaal naar boven, het is betrekkelijk dichtbij. Wanneer wij begrip hebben voor de
dingen en ons ermee één voelen, dan kunnen wij hun wezen erkennen en hun wezen
organiseren, want dat is ook een belangrijk punt.

Verder kunnen we veranderingen aanbrengen, zolang die niet het wezen der dingen aantasten.
We kunnen dus alleen door onze aanvaarding een meer ideale toestand produceren. En dan
hebben we hiermee dus een eerste punt afgemaakt. De bewustwording kan beginnen bij het
verstand of bij de wijsheid. Maar zodra zij in een kortere termijn een bereiking tot stand wil
brengen dan zal zij de kosmische, de naastenliefde, die onpersoonlijke liefde a.h.w. moeten
vinden, waardoor én verstand én wijsheid voor het menselijk leven pas volle zin krijgen.

Nu is bewustwording ook nog iets anders. Bewustwording wil zeggen: realisatie van de wereld,
waarin men leeft. Het is niet alleen maar een aantal vaagheden in zichzelf opbouwen. Nee, het
is wel degelijk het concrete dat er bestaat beseffen en zijn eigen houding daarin bepalen, zijn
eigen weg zoeken. Door die dingen te kennen worden zo deel van uzelf. De materialist zal - of
hij nu uitgaat van verstand of van wijsheid - altijd een wereld leren kennen, die overeenkomt
met zijn eigen wezen. Wanneer hij verstand en wijsheid beide bezit, dan is hij in staat om de
verschijnselen van zijn wereld, de drijfveren ervan a.h.w. werkelijk te verstaan en te kennen.
Zijn bewustzijn omvat zijn eigen wereld. Gaat hij hoger op, dan begrijpt hij niet alleen meer
zijn eigen wereld, maar ook de hogere betekenis ervan. Ik zou zeggen: Wanneer u de
benedenste driehoek hebt, dan ziet u alles eigenlijk alleen binnen de tijd. U ziet het dus als
een ogenblikkelijke bestaanswaarde. Komt u in de tweede driehoek (dus verstand, wijsheid,
naastenliefde), dan ziet u de betekenis van dat alles buiten de tijd om. U ziet het als een
eeuwige waarde.

Ik geloof, dat het wel erg interessant is om daarmee te beginnen, want we hebben dan een
mogelijkheid gekregen op onze wereld niet alleen in onszelf te bevatten (dus het bewustzijn
tot uitdrukking te brengen), maar bovendien ons bewustzijn te vergroten door de eeuwige
waarden en de consequenties, die eraan vastzitten, ook te kennen. Dan zijn we nog maar aan
het begin, want nu begint de weg naar boven. Daarboven vinden we dan wederom de
goddelijke Uiting, de directe weergave eigenlijk van het Volmaakte. We kennen dat in de
Kabbala ook; b.v. de volmaakte mens, de Rode Adam, de oervorm van de mens, die in zichzelf
dezelfde krachten draagt als de wereld. Nu kunt u zeggen: Die Levensboom is dus niet alleen
maar het beeld van het bestaan van de wereld; zij is ook het beeld van de mens. En daarbij
stuiten we op precies dezelfde moeilijkheden, die we zo-even hebben gezien.

We kunnen komen tot een begrip van een eeuwige waarde van onze wereld, maar we kunnen
niet komen tot een volledig begrip en kennen van het totaal Eeuwige. Dat is voor een enkeling
misschien weggelegd; en zelfs hij zal niet kunnen doordringen tot achter het verblindende licht
van de Kroon. Hij zal die Kroon kennen, weten waar zij bestaat, maar hij zal niet precies weten

100 -—-DE LEVENSBOOM 3



Orde der Verdraagzamen

wat ze is, want dat is ook het onkenbare. Maar in onszelf kunnen we ook komen tot een begrip
van onze wereld. En dat is erg belangrijk. Zolang je niet weet wat je wereld eigenlijk is (b.v.
door gebrek aan belangstelling, ik kan me dat zo voorstellen) en je niet precies kunt werken
met de krachten, die er in je wereld bestaan, is je bewustzijn beperkt. Je bent voor jezelf een
wereld op zichzelf; en in die wereld moet leven zijn. Die wereld moet handelen, ten goede of
ten kwade, naar handelen moet ze. Ze moet actief zijn. Ze moet werken.

Ook hier hebben wij te maken met het ego, de stoffelijke basis, dat wat je als mens ziet als je
persoonlijkheid en wederom met de benadering via verstand en via het begrip. Twee
verschillende dingen. Eventueel hebben wij een benadering via het gevoel. Om onze wereld te
kennen hebben we zowel verstand als begrip nodig. O, u behoeft er geen diploma's voor te
halen. Zo erg is het niet. Het verstand is het doodgewone nuchtere verstand, waardoor men
een verschil van waarde kan constateren en fouten voorkomen, zoals b.v. een mens aan te
spreken als een dier of een dier misschien meer te achten dan vele mensen. Deze dingen
bestaan wel, maar ze zijn een vertekening van de werkelijkheid. Je moet de werkelijkheid van
je leven, de waarden in je leven eerst kunnen stellen. Eerst als je dat gedaan hebt en dus
geheel bewust bent van je wezen, van je mogelijkheden, van je actie in het bestaan, kun je
verdergaan.

Zou in de meer kosmische stelling van de Levensboom nog een direct opgaan van uit Malkuth
tot Tiphéreth denkbaar zijn (dus vanuit het laagste punt tot dat punt van liefde), bij de
mensheid bestaat dat niet. We kunnen wel een weg volgen, waarbij dat wat we emotie
noemen (de innerlijke ervaring) belangrijk en actief is maar we kunnen het in onszelf pas
bereiken, als het is gebaseerd op het bestaande bewustzijn. Dus van uit het verstand en het
begrip moeten wij komen tot de naastenliefde die in feite een aanvaarding is en in zekere
mate ook een verloochening van onszelf.

Nu is het eigenaardige, dat als u dat in de materie bereikt, u voor uzelf de kroon der schepping
bent; niet meer als een verwaandheid, maar u bent voor uzelf eenvoudig het bepalende
element geworden. De wereld zegt u ongetwijfeld wat u moet zijn door uw affiniteit met die
wereld. Maar u beslist. U bent degene, die het voor het zeggen heeft. Het is de fase van
inwijding, die menigeen begeert.

Zoudt u ook hier verder willen gaan, dan staan we weer voor een eigenaardig verschijnsel. U
zoudt die parallel zo graag zonder meer willen doorvoeren en zeggen: Nu ja, zoals het in de
kosmos is, zo is het overal. U kunt via het verstand opklimmen, totdat u vlakbij de Kroon bent
gekomen, dus bij de dichtstbijzijnde entiteit daar. U kunt dan hetzelfde doen via de wijsheid. U
bent klaar. Maar dat is niet waar. U kunt inderdaad klimmen, maar als wezen dat bewustzijn
zoekt, bent u niet in staat die tocht helemaal ononderbroken te volbrengen. Er komt dus een
ogenblik dat men verstandelijk een ontwikkeling heeft, die verdergaat dan begrip. Zelfs indien
u de naastenliefde volledig in praktijk brengt, bent u onevenwichtig. Het is nodig dat verstand
en begrip eerst gelijk worden ontwikkeld, want in de mens is kennis noodzakelijk; en die
kennis is zowel de omschrijving, de manipulatie a.h.w., het verstandelijk deel, als ook het
besef van achtergrond en van samenhang: de wijsheid. Een mens, die voor zichzelf geen
wijsheid heeft, bereikt niets. Hij mag verder geestelijk nog zo hoog schijnen te staan, alles valt
weer terug in de primitiviteit van een gefixeerd geheel. De schijn brengt hem misschien tot
aan de Kroon, maar in feite is hij geketend aan de verstijving, die net boven de chaos ligt.
Daarom zou men uit de Levensboom ook nog kunnen leren dat actie, uitwisseling, maar vooral
gelijkmatigheid van ontwikkeling voor de mens van belang is. De neiging tot eenzijdigheid
bestaat bij ons allen, in de geest zowel als in de stof. Wij willen graag alle dingen weten, maar
als wij geen wijsheid hebben, zal ons weten ons ten verderve voeren.

We kunnen er niets mee doen. We weten er geen raad meer mee en worden er hoogstens een
klein beetje mataglap van. Als we begrip hebben voor alle dingen en we hebben niet de
kennis, die nodig is om dat begrip te hanteren, dan zal ons begrip voor de dingen zelf ons al
doen breken. Met al dat begrip kunnen we de zaak niet meer verwerken. We hebben er zelf
geen beheersing meer over, we hebben alleen maar begrip.

En dan kunnen we zeggen, dat we iedereen kunnen begrijpen: Eichmann en Ben Goerion of
Johnson en de gouverneur van Alabama. Dat klinkt allemaal mooi, maar zolang dat begrip ons
niet voert tot een erkenning van noodzakelijke actie hebben we niets. Ons bewustzijn
wordt.n.l. gefixeerd door onze actie; niet door ons bestaan er door de realisatie alleen. Ik mag
u hier misschien een aardige vergelijking geven:

4 100 - DE LEVENSBOOM



© Orde der Verdraagzamen Brochures

Stel, dat u uitgehongerd bent. Gaat u dan eens heerlijk zitten kijken naar een pot met soep of
naar een berg gebakken vlees of vruchten, wat u wilt. Kijkt u nu maar goed. Zal uw honger
daarom minder worden? Nee, die wordt eerder meer. Pas als u het voedsel tot u neemt, dus in
uzelf verwerkt, houdt die toestand van honger op. Op dezelfde manier kunt u zeggen: als je
begrip hebt en je hebt wijsheid en verstand; dus je hebt die drie dingen bij elkaar, dan zeg je
niet alleen: ik begrijp hoe het is, maar je zegt ook: ik weet hoe ik moet zijn. De naastenliefde
of de kosmische liefde stelt ons steeds in staat - en dat is haar belangrijkheid in het "ik" - om
op ons vlak van actie vooruit te lopen. Wij gaan dus verder dan de bewuste, normale activiteit
zou gaan. Wij komen tot een emotionele erkenning, die eventuele tekorten in actie of fouten
aanvult. De bewustwording wordt dus door de naastenliefde, de kosmische liefde, in het "ik"
aanmerkelijk versneld. Maar ook zij kan niet alleen zaligmakend zijn. Zij kan de mens niet
brengen tot een bereiking zonder meer.

Dan komen we nu aan het volgende stukje. Ik praat nu zo leuk over die Levensboom, een heel
oud symbool, dat reeds in Egypte heeft bestaan en waarschijnlijk voordien. Hoe komt de mens
aan dit symbool? Want om een dergelijke structuur uit te denken moet er ook sprake zijn van
bewustzijn. Het verstand alleen kan zo'n constructie niet verwerkelijken, zeker niet magisch
verwerkelijken. En begrip alleen geeft niet de mogelijkheid om een dergelijke eenvoudige,
bijna mathematische en toch buitengewoon juiste uitdrukking aan het menselijk leven te
geven. Ik geloof, dat we daarom een ogenblik moeten teruggrijpen naar de oorsprong.

U heeft allen wel eens gehoord, dat in het verre verleden alle volkeren hun eigen goden
hadden en dat er voor die tijd een periode moet zijn geweest, waarin de geesten van rassen
en volkeren zelf op de wereld actieve factoren waren om de toen nog niet volledig vrij
handelende en denkende mensen (aankomende mensen, beter gezegd) te leren wat zij
moesten zijn en doen. Zelfs nu nog ligt er in een rassengeest het gedragspatroon van een ras
als hoofdnorm opgesloten.

Stel nu eens, dat er in dat verre verleden iemand is geweest, die heeft gezien hoe al deze
rassengeesten, plaatselijke goden en wat dies meer zij, konden worden herleid tot een tiental
functies. Drie daarvan waren verborgen functies; dingen, die alleen in de priesterschap
eventueel worden erkend en overdacht. Zeven daarvan waren algemeen kenbare en op aarde
direct geuite functies. Men heeft toen gezegd: Dit zijn grote krachten. En oorspronkelijk zal
men hier wel hebben gesproken van de werkelijke goden. Later heeft men dat in een hemelse
hiérarchie ingebouwd. In de Tuin der Granaatappelen b.v. (een kabbalistisch boek) treffen wij
een hele hiérarchie aan, waarin deze krachten zelfs als Sephiroth worden aangesproken en als
zodanig een plaats krijgen tussen de engelen.

Die plaats is echter niet zo belangrijk en de naam ook niet. Belang is het begrip voor deze
samenstelling. Degene, die die hiérarchie voor het eerst heeft ontworpen, moet een begrip
hebben gehad van de mensheid, zeggende: Ze ligt in zeven verschillende grondwaarden, die
elk voor zich een aangezicht van de mensheid aangeven plus drie eeuwige waarden, die voor
de mens altijd gelijk blijven. Hij moet dus ook hebben gezegd: Dit is het beeld van de totale
mens, zodra ik hem buiten de tijd zet.

Misschien veronderstel ik hier een beetje te veel een filosofische achtergrond van volgens u
toch primitieve stammen. Maar deze primitieve mensen hadden dus grondslagen, die op het
ogenblik wel eens worden vergeten. Zo was een van de stelregels in die tijd heel eenvoudig
uitgedrukt:

Wij kennen al het onzichtbare aan de hand van het zichtbare. Het ongeuite treedt voor ons in
verschijning door de erkenning van het geuite.

Daarmee wordt dus een parallel getrokken met de grondwaarden van het ego als mens en als
geest; uit dat wat ik als mens ben, ken ik mijzelf als geest; maar uit dat wat ik bewust als
geest ben, ken ik mijzelf als deel van God.

Hier is een denkwijze dus wel de bron van het geheel geworden, die op het ogenblik een klein
beetje wordt verwaarloosd. Maar alles bij elkaar genomen is die denkwijze nog helemaal niet
zo vreemd. De dingen, die zichtbaar zijn, geven aan wat er onzichtbaar bestaat. Dat is
vandaag de dag nog zo. Door uw gedrag openbaart u uw gedachten of een deel daarvan.
Misschien dat men uw daden niet juist interpreteert en zich daardoor vergist omtrent de
achtergronden, dat is mogelijk. Maar de actie van de mens, de vorm van een plant of van een

100 -—-DE LEVENSBOOM 5



Orde der Verdraagzamen

dier geeft aan wat daarachter aan geestelijke waarden is verborgen. Het is dus zaak die dingen
te leren interpreteren.

In de oude tijd waren ze helemaal niet zo erg gesteld op die allerhoogste geestelijke
bewustwording, die heel abstracte dingen, waarmee tegenwoordig bijna iedereen pleegt te
schermen. Nee, men zei: Indien het zo is, dat wij uit het kenbare het onkenbare kunnen
distilleren, laat ons dan beginnen met het kenbare te beseffen.

Hier komt dus eigenlijk - men zou haast zeggen - de duvel om de hoek kijken. Want de
Levensboom leert ons, als we de oudste interpretaties daarvan volgen, dat wij onze eigen
wereld moeten beseffen, dat wij die wereld verstandelijk moeten kunnen omschrijven, dat wij
door onze wijsheid in staat moeten zijn de samenhang tussen het beschrevene te zien en
zodra wij het patroon van de wereld hebben, dan hebben wij de omschrijving van ons innerlijk.

Als wij daarbij dan van het persoonlijke (dus het voor ons gefixeerde punt) komen tot het
onpersoonlijk streven (wat we later dus God noemen of Tiphéreth of Christus-figuur of de
zonnekracht, de zonneziel), dan zijn wij daarmee gekomen tot een in ons bestaande volledige
tegenstelling tussen de feiten en de innerlijke waarde, maar verder zijn zij volledig gelijk. Zij
spiegelen elkaar a.h.w.; en hoe belangrijk dat is, kunt u pas begrijpen, wanneer u beseft
hoezeer wij eigenlijk altijd de wereld vertekenen. Toon mij een mens, die een dwaas inzicht
heeft omtrent zijn geestelijk wezen en zijn geestelijke mogelijkheden en ik zal u onmiddellijk
zeggen dat hij zichzelf en zijn wereld niet kent. Dat klinkt erg wijs, maar het is waar. U kunt
niet boven uzelf uitstijgen. U kunt slechts uzelf zijn.

Die oude mensen, die allereerste denkers, waren natuurlijk anders dan de moderne filosofen.
Zij waren krachtens hun wezen priesters en magiérs; en wij zien ze overal optreden als
wonderdoeners. Zij stichten godsdiensten. Zij beoefenen wetenschappen. Zij bezweren
geesten en weet ik wat nog meer. Toch, ondanks dit verschil, moeten we teruggrijpen naar die
oude mensen om te begrijpen wat de Levensboom te vertellen heeft. Hij zegt n.l. uit die
oudheid tot ons: Alleen datgene, wat is erkend en beleefd, heeft voor ons blijvende waarde.
Krachtens dat, wat in mij erkend en beleefd is en geestelijk in mij eveneens is gefixeerd, heb
ik macht over al het erkende.

Zij waren magiérs. Zij dachten niet alleen in de zin van een structuur, waarlangs wij tot God
streven, zij dachten aan een structuur krachtens welke wij God kunnen openbaren. Voor hen
was het hier dus niet de kwestie van een streven langs vele paden naar het hoogste doel. Nee,
het was voor hen een wisselwerking. In mijzelf moet ik dit alles waarmaken. En ik maak het
waar door de macht, die ik uitoefen.

Macht is tegenwoordig vaak een lelijk woord, omdat macht door de meesten wordt
geassocieerd met machtsmisbruik. Maar de macht, waarover die ouden dachten, was de macht
om het leven te begrijpen; om onvruchtbare grond vruchtbaar te maken; om zieke mensen te
genezen; en van zieke zielen gezonde zielen te maken. Hun denken was niet zozeer het
voorkomen van alle lijden, het scheppen van een soort Utopia, hun denkbeeld was het voeren
van een strijd in deze wereld; maar dan zo, dat zij voortdurend betere resultaten zou geven.
En daarmee staan wij er wat vreemd tegenover, wanneer ons eigen bewustzijn in het geding
komt, want wij hebben ons bewustzijn altijd gezien als iets, wat we alleen door een
voortdurend grotere lijdzaamheid en onderwerping kunnen bevorderen. Dat is echter maar
heel beperkt waar. Deze oude voorstelling van de Levensboom zegt ons:

Indien wij willen doordringen tot het bewustzijn van het onkenbare, tot het Goddelijke in ons,
dat de directe krachtbron is voor alle werelderkenning, ervaring en uitdrukking, dan moeten
wij eerst onszelf kennen en beheersen. Ons streven mag niet alleen maar zijn een fictief en
theoretisch verdergaan. Het moet zijn: een voortdurend proberen onszelf en de wereld op de
proef stellen en het bereiken van een genegenheid voor die wereld, waardoor wij haar ook
buiten het tijdselement kunnen zien. Ik zou haast zeggen: Oorzaak en gevolg in hun geheel
gaan beseffen en zo vanuit onszelf worden tot een begrip, dat meer omvat dan de wereld
alleen.

Nu zult u zeggen: wat voor een begrip? Nu, dat kan ik u ook wel even aan het einde van deze
inleiding vertellen.

6 100 - DE LEVENSBOOM



© Orde der Verdraagzamen Brochures

In de oudste gedachten is er altijd sprake van een eerste mens, één mens. Er is sprake van
een gebeuren, waardoor van alles nog maar één of een paar over is. Denk maar aan de ark
van onze goede vriend Noé, die het eerste veetransport ter wereld heeft volbracht.

Deze gedachtegang is te herleiden tot het denkbeeld, dat alles een oervorm moet hebben. Er
moet iets zijn dat een bepaalde vorm heeft, voordat die kan worden nagemaakt. Er moet één
pottenbakker zijn, die voor het eerst een urn maakt van een bepaalde vorm; en dan zullen de
anderen die kunnen namaken. Zo moet er voor al wat er bestaat een oervorm zijn, een
grondgestalte, die door God of, zo u wilt, door Zijn hogere engelen is gecreéerd; en uit die
grondgestalte ontstaat dan de veelheid op aarde: kleine variaties op één en hetzelfde thema.
Kijk, dit grondthema voor de mens is uitgedrukt in de Levensboom. Maar we zouden een
soortgelijke Levensboom voor het plantenleven kunnen opzetten; en we zouden dat kunnen
doen voor bepaalde dierlijke ontwikkelingen, voor planeten, voor sterren en sterrennevels. Dat
zou altijd ongeveer juist zijn. Hun denkbeeld n.l. in het verleden was de oervorm, waarvan je
deel bent, maar gelijktijdig kopie. Misschien kan ik het het best zo uitdrukken:

Wanneer ik voor het eerst een vorm bedenk (het geeft niet wat, een gebruiksvoorwerp b.v.)
en ik neem daarop octrooi, dan is dat octrooi deel van alle verder zo gevormde voorwerpen.
God heeft a.h.w. octrooi op alle wezens door die oervorm. In die oervorm, echter zit de
goddelijke waarde volledig concreet verwerkt. De mens is dus door dit stempel van de oervorm
deel ervan; maar hij is gelijktijdig, indien hij zich de eenheid met die oervorm realiseert, de
oervorm zelf.

Hier zien we dus iets van de sympathische magie: dingen, die volledig aan elkaar gelijk zijn,
zijn identiek, zijn dezelfde persoonlijkheid. Met dit denken wordt de macht, die in de mens
bestaat - dus de goddelijke macht zoals die in de oervorm is vastgelegd: de verhouding van de
bewuste mens tot God - de goddelijke wet, zoals die in de totale mens is gemanifesteerd. Voor
ons bewustzijn is het misschien wel aardig om daarover eens na te denken.

Dit is het begin van de Levensboom geweest, zeker, maar het is meer dan dit, het is een
poging om de totale mensheid te zien. Dan kunt u zeggen, zoals b.v. de theosofen, dat elk van
de zeven z.g. lagere Sephiroth voor een bepaald ras staat. Ik geloof niet, dat dat helemaal
juist is. Het staat wel voor een bepaalde ontwikkeling. Onze bewustwording is pas dan volledig
en juist, indien er een evenredige ontwikkeling van alle capaciteiten in ons plaatsvindt. Daarbij
is de waarde volgens menselijk oordeel van geen belang, wel de intensiteit, waarmee voor ons
de wereld wordt erkend, beschreven en bepaald, evenals het "ik" door deze groei van de in
ons bestaande factoren.

Zo kan men dus zeggen: De levensboom is niet alleen de weergave van een kosmische of een
menselijke structuur, zij is a.h.w. de handleiding met tekening voor ons eigen leven en
denken; en daarmee kunnen wij dus al datgene bereiken wat ons gelijk maakt aan de
oervorm, aan het goddelijk beeld dat ons de macht geeft, die in dat goddelijk beeld ligt; maar
dan als bewuste waarde.

En ten laatste maakt het het voor ons mogelijk tijdsbelangen uit te schakelen door een begrip
van de eeuwigheid en van al hetgeen wij kennen in stof en geest.

DISCUSSIE

% Kan ons persoonlijk bewustzijn het bewustzijn van onze lichaamscellen beheersen en
behoort dit ook tot de beheersing van de materie?
Het antwoord is: Ja. Ja, wanneer wij n.l. een voldoende beheersing over onszelf hebben, dan
zijn wij in staat ook de levensprocessen binnen eigen wezen (het lichaam) te visualiseren en te
richten. Dit moge blijken uit het feit, dat we b.v. bij suggestie in staat zijn wonden te doen
ontstaan en ook te doen genezen. Dat wij onder hypnose eigenaardige verschijnselen kunnen
krijgen, waarbij lichaamsbeheersing en lichaamfuncties in het geding komen. Van bewusten of
ingewijden horen we steeds weer dat zij b.v. niet verouderen, tenzij zij dit wensen; dat zij in
staat zijn met hun lichaam vele verschillende dingen te doen. Het zal u duidelijk zijn, dat een
beheersing van de wereld inderdaad impliceert: een beheersing van jezelf. Maar een dergelijke
beheersing kan alleen zijn gebaseerd op een zekere kennis (verstand) en een inzicht in het

100 -—-DE LEVENSBOOM 7



Orde der Verdraagzamen

voor het "ik" werkelijk noodzakelijke. Alleen op die manier kan men dus alle gewenste
resultaten bereiken.

< Wordt het verlangen en het streven om jezelf te leren kennen - als ik het goed begrepen

heb door actie op het kenbare gebied - gestuwd door een kracht uit het onkenbare gebied?
Ik vind de formulering niet erg fraai. Als we n.l. zeggen dat we gestuwd worden door iets uit
het onkenbare gebied, dan is dat in zoverre waar, dat een groot gedeelte van ons wezen - of
we nu mens zijn of geest - niet volledig wordt beseft. terwijl juist dat niet besefte deel één van
onze niet-begrepen drijfveren vormt. Maar de ervaring, die wij opdoen, zoeken we bewust.
Zoals iemand in een laboratorium duizend proeven neemt in de hoop één bepaald resultaat te
kunnen verkrijgen, of de mogelijkheid daarvan vast te stellen, zo zou je kunnen zeggen dat
bewustwording op aarde een soortgelijk laboratoriumwerk is. Je neemt voortdurend proeven,
waarbij je zelf betrokken bent, waarbij je jezelf ziet in een bepaalde verhouding tot de wereld
en waaruit je voor jezelf bepaalde mogelijkheden verwacht of althans mogelijk acht. Door op
deze wijze te reageren en te werken kom je dus tot een kennis van datgene, wat je feitelijk
bent; al is dat alleen naar binnen de materie. Datgene, wat je bent binnen de materie, geeft
aan wat je op dit ogenblik bewust kunt zijn in de geest. Door dus de stoffelijk opgedane
ervaringen (het resultaat van de stoffelijke proeven a.h.w.) in het geestelijke te projecteren is
een even sterke beheersing van het geestelijke mogelijk als van het materiéle.

« Was Rabbi Manichaios een van de samenstellers van de Kabbala?

Hij was niet een van de samenstellers van de Kabbala, maar hij was wel een van de schrijvers
van de Kabbala. Ik geloof, dat we daartussen toch wel een groot verschil moeten maken. De
naam zelf is ook een schuilnaam, zoals u zult weten. Deze Rabbi geeft commentaren, waarbij
hij vooral uitgaat van de veranderlijkheid a.h.w. van de hogere waarden. Zijn speculaties over
de onbekende wereld boven Kether (boven de Kroon) stellen de omkering van het bij anderen
gegevene. Bij anderen gaat men uit van het Ainsof en komt tot Ain en vandaar tot Kether.
Rabbi Manichaios gaat echter uit van Ain als beginklank en werkt deze dan uit in totaal vijf
fasen. Dat is dus het grote verschil. Ik reken hem daarom wel tot de commentatoren, maar
niet tot de schrijvers.

% Volgens uw betoog was het voor een mens vroeger belangrijk zich de eerstvolgende stap
van de Levensboom voor te stellen en in te leven. Is dit ook nu nog voor de mens het
belangrijkste? De Levensboom wordt ook voorgesteld door de Adam Kadmon, de goddelijke
oermens. Hierin moeten wij ons inleven. Hoe kan dat, als we maar één stap mogen doen?

In de eerste plaats moet u goed begrijpen, dat in het verleden het doel niet was om één stap
verder te, gaan. Dit is een misvatting, die, waarschijnlijk door de nummering van de
verschillende grootkrachten, tot stand is gekomen, waarbij men dus komt tot een aantal
wegen, die men alle zal moeten gaan. Men heeft niet begrepen - en dat is van latere datum;
dat begint ongeveer 400 na Chr. - dat men eigenlijk in het geheel verdergaat. Men moet de
zaak dus niet zien als een gaan van punt tot punt, maar eerder stellen: de Adam Kadmon (de
oervorm van de mens) is als een vat, dat wij vullen met ons bewustzijn. Wij stijgen daarbij
gelijkmatig op. En als we dat als een staand gebeuren voorstellen, beginnen we niet met eerst
het linker- en dan het rechterbeen, maar beide benen gelijktijdig. Want we gaan uit van de
basis, van de grond. Zo gaan wij verder tot wij het hoofd hebben bereikt. Ik geloof dus, dat er
een misvatting is, als men zegt dat wij van punt tot punt moeten gaan. Overigens is dit een
veel verbreide misvatting. Wij moeten wel trachten er zorg voor te dragen, dat onze
ontwikkeling steeds evenwichtig is. De gedachte, dat men één weg kan volgen met uitsluiting
van alle andere is, althans praktisch, niet juist.

< Wat bedoelt u precies met de Levensboom?

Ja, dat is moeilijk te omschrijven. De oorsprong is betrekkelijk oud en wordt o.a. nog
teruggevonden in een inscriptie (gravering) in een Sumerische nederzetting. Het is de
gedachte van het leven als wortelend in de aarde; een boom dus, die zijn kruin of kroon opheft
tot de hemel. Vandaar de naam "levensboom". In die Levensboom zijn er dan een aantal
vertakkingen en deze zijn te vergelijken met de latere meer thematische voorstelling, waarin
wij een aantal Sephiroth aantreffen. De Levensboom probeert het hele Al weer te geven;
d.w.z. het kenbare leven. En gaat daarbij niet uit van een speciaal stoffelijk of speciaal
geestelijk bestaan, maar drukt vooral de gelijkwaardigheid daarvan binnen het "ik" uit. U zoudt
dus ook mogen stellen; de Levensboom is een weergave van de totale potentie van het wezen
mens. Ik voor mij vind deze omschrijving zelfs een van de beste.

8 100 - DE LEVENSBOOM



© Orde der Verdraagzamen Brochures

Als we nu de Levensboom verder nog proberen te rubriceren, dan kunnen we zeggen: Het is
een van de vele voorstellingen, waarmee de mens zijn verhouding tot God tracht vast te
leggen in een beeld en in vaste fasen. Daarbij heeft de Levensboom het grote voordeel, dat hij
een aantal persoonlijkheden laat optreden; m.a.w. er is binnen een vast kader toch een
oneindige variatie mogelijk. Vandaar dat hij voor een ieder van toepassing kan zijn.

Dan moet ik ook nog zeggen: Onder Levensboom verstond men wel - dat is tegenwoordig
praktisch verdwenen - de totale kosmische opbouw tussen de Schepper en Zijn counterpart.
Men zou dus kunnen zeggen: Het totaal van de schepping gelegen tussen God en de duivel: de
tweeledigheid. Deze voorstelling, is langzaam maar zeker verbleekt, omdat zij een
gelijkwaardigheid tussen God en de duivel veronderstelde en een absolute spiegeling op elk
terrein, die door de mensen wordt verworpen. Wij zien b.v. in heel veel gevallen, dat men
eenvoudig de lagere waarden van de Levensboom niet noemt; wel de hogere waarden. Zodat
men wel waarden noemt boven Kether, maar niet onder Malkuth.

De mens is, geloof ik, eigenlijk een beetje bang geweest voor het idee dat goed en kwaad
elkaars evenbeeld zijn, dat ze volkomen gelijk zijn. Daarom heeft men die dingen langzaam
maar zeker terzijde geschoven en is hij dus uit een beeld van het totaal kosmisch bestel
gekomen tot een meer persoonlijk beeld van het leven en ten slotte van zijn eigen leven in
kosmische zin.

Er is ons ook geleerd, dat wie gelooft alle dingen mogelijk is. Omvat het geloof dan verstand,
wijsheid en naastenliefde samen? En hoe rijmt dit dan weer met: "Tenzij gij wordt als de
kinderen." Wel, we zullen proberen dit heel duidelijk te zeggen. Een werkelijk geloof is het
stellen van een waarheid, zoals u weet; en wel zonder enige twijfel. Het impliceert gelijktijdig
een streven naar de hoogste waarde in het aangenomene; een absolute liefde tot God dus en
daaruit voortvloeiend ook voor Zijn schepping. Die liefde voor de schepping kan nog wel eens
nader omschreven zijn, maar een bepaalde vorm van naastenliefde zit er altijd in. Wij kunnen
dat geloof echter alleen concretiseren, indien we inzicht hebben in de mens (wijsheid) en
daarnaast ook gebruik maken van ons verstand, want alleen geloven geeft geen
uitdrukkingsmogelijkheid. Als je iets gelooft moet je dus zoeken naar de weg om dat te uiten.
Verder moet je zoeken naar de weg om datgene, wat je uit ook voor een ander duidelijk te
uiten, dus met begrip voor die ander. Ik zou zeggen in het geloof zitten die wegen inderdaad
opgesloten.

Dan vraagt u: Hoe komt dat nu, dat dit voor mij niet eens zo in strijd is met: "Indien gij niet
wordt als dezen" - wijzend op de kinderen - "voorwaar ik zeg u: Gij zult niet ingaan in het
Koninkrijk der Hemelen." Ja, dat is heel eenvoudig gezegd: Een kind n.l. is ongecompliceerd.
Een kind bedriegt misschien zijn omgeving wel, maar zeker zichzelf niet. Een kind is voor
zichzelf eerlijk. Een kind zal datgene, wat hij werkelijk gelooft, ten koste van alles verdedigen.
Een kind zal datgene, wat zijn geloof teleurstelt ten koste van alles aanvallen. Met andere
woorden: het kind leeft met de totale inzet van zijn persoonlijkheid.

Nu mag die kinderwereld wat beperkter zijn - naar de opvatting van de volwassene - dan de
wereld van hen, die in de maatschappij hun volledige plaats hebben ingenomen - wat
overigens 0ok nog een vraag is, want ik geloof dat er velen een plaats innemen als ballast -
het kind is in wezen veel concreter. De mensen zien dat wel eens over het hoofd. Als het kind
speelt, dan speelt het met de inzet van heel zijn wezen. Als het een werk vindt, waarin het kan
opgaan, dan werkt het alsof het spel was. Het maakt geen onderscheid tussen ontspanning en
inspanning. Het maakt verschil tussen aangenaam en niet aangenaam. Ik geloof, dat dat een
heel grote wijsheid is. Verder maakt het kind geen onderscheid tussen regels en plichten. Het
vindt regels en plichten zo ongeveer hetzelfde: ze zijn allebei onaangenaam. Het probeert
zoveel mogelijk zichzelf te zijn. Daarmee bereikt het een vollediger zelfuiting dan een
volwassene, die denkt dat hij zichzelf niet mag zijn. Er is dus alle reden om aan te nemen, dat
juist degene met een geloof alles wil kunnen doen dat hij op een kinderlijk wijze moet beleven,
zonder voorbehoud, zonder aanpassing aan de wereld zonder vragen of het wel zal gaan of
niet, of hij voor gek zal staan of niet, maar volledig. Ik geloof dus toch, dat de beide
genoemde spreuken met elkaar in overeenstemming zijn en dat zo volgens mij een prima
uitdrukking vormen van de wijze, waarop men actief moet zijn binnen de bestreving om
zichzelf volledig te kennen; dus het werk van de Levensboom.

100 -—-DE LEVENSBOOM 9



Orde der Verdraagzamen

% Lopen er parallellen tussen de zeven planeten van de astrologie en de zeven kenbare
Sephiroth?

Naar mijn idee niet. Maar er zijn bepaalde systemen in de Kabbala, waarmee de zeven lagere
Sephiroth worden geidentificeerd met de vroeger bekende zeven bewegende hemellichamen
en waarbij men hun onderlinge verhouding dus ook astrologisch a.h.w. gaat bepalen. Ik zeg:
voor mij is dat niet aanvaardbaar, omdat een planeetwerking heel iets anders is dan een
zuiver geestelijke activiteit. Maar ik weet b.v. dat men een bepaalde werking identificeert met
de eigenschappen van Jupiter. Weer een andere Sephiroth beschrijft de eigenschappen van
Mercurius of Saturnus enz.. Dat is een methode, die volgens mij verwarrend is, omdat de
eigenschappen, die men de Sephiroth toeschrijft weliswaar identiek zijn met de eigenschappen
die men de planeet toeschrijft, maar daarmee nog geen volkomen gelijkwaardigheid of zelfs
vereenzelviging met de planeet mag worden gesteld; en dat doet men dan als gevolg van die
aanduiding. Ik meen niet, dat dit juist is. Je kunt geen kosmische waarde of kracht (een
begripspunt dus) vergelijken met een invloed, zoals die toevallig voor de aarde bestaat.

% Zou men dan niet eerder moeten zeggen, dat ze een overeenstemming vertonen met de
zeven straalwezens of iets dergelijks? De zeven stralen?

Ja. Tot op zekere hoogte is dit waar. Dan moeten wij dus stellen, dat de zeven lagere

Sephiroth identiek kunnen worden gezien met de zeven stralen. Niet met de Heren van de

zeven Stralen, maar met de zeven stralen zelf (dus de werkingen) en dat de drie hogere

Sephiroth gezamenlijk dan moeten worden gezien als de uiting van het witte Licht, waarbij

men dan ook nog weer zegt: Kether wordt gebroken door Binah en Chochmah.

< Maar dan krijgt men toch een drie-eenheidsgedachte?

Een drie-eenheidsgedachte zit in de Levensboom heel sterk. Als u n.l. goed telt, dan zult u
daarin aantreffen: 4 drie-eenheden. Vier samenstellingen, die op zich een afgepaald gebied
met een vaste uiting geven. Maar de drie-eenheden kunnen we overal vinden. En ik geloof, dat
de gedachte aan de drie-eenheid al te vaak lijdt onder het denkbeeld dat men dan met drie
gelijkwaardige factoren te doen heeft, en dat is zeker niet het geval. We hebben te maken met
- laten we hier maar nemen - Kether. Kether is bron of oorsprong. Binah: de man. Chochmah:
de vrouw en daaruit komt weer voor het kind: Tiphéreth.

s Dat zijn dus scheppingsfasen.
Dat zijn geen scheppingsfasen, dat zijn verhoudingen, indien men het zo uitdrukt. Men zou dus
kunnen zeggen: Er is altijd één bron. Om die bron kenbaar te maken valt ze uiteen in twee
tegendelen. De beleving van de bron is alleen op de lijn tussen de tegendelen of tegenstelling
mogelijk. Daar komt het op neer.

Hebben we nog meer? Nu, dan wordt het zo langzamerhand tijd om te gaan sluiten; en wat
dat betreft moet ik eerlijk toegeven dat de werkwijze, die we hier plegen te volgen mij doet
denken aan de maatschappij Zeebad in het zomerseizoen: gezellige avond afgesloten met
vuurwerk. Ik zal mijn best doen althans enige stukken te ontsteken.

Als we spreken over een Levensboom, dan spreken we over een voorstelling, die de mens
heeft geschapen. Wij spreken niet over een kosmische en onveranderlijke werkelijkheid, maar
over het beeld dat wij ervan hebben.

Als wij spreken over bewustwording, dan spreken we niet over kennis, maar over de inhoud
van ons wezen. Er is een zekere overeenstemming tussen deze beide begrippen. Ze worden
allebei door ons bepaald. Ze groeien uit onszelf en hoezeer we zo ook naar buiten willen
projecteren en buiten ons als zelfstandigheid willen hanteren, ze zijn in ons, want de kern van
het hele leven is het feit, dat wij staan in het middelpunt van een wereld, die rond ons is als
een glazen bol, waarvan alles wat we uitzenden wordt teruggekaatst. En dat, wat wordt
teruggekaatst, noemen wij de buitenwereld. Hoe rijker wij innerlijk zijn, des te rijker de wereld
rond ons wordt. Hoe meer wijzelven vrij zijn, des te groter de vrijheid is, die de wereld ons
geeft. Hoe intenser het beleven in onszelf, des te groter de belevingsmogelijkheid, die de
wereld zal brengen. En juist daarom is het zo belangrijk, dat wij leren onszelf op de juiste
wijze te ontwikkelen.

Het is niet voor niets dat ik u heb gesproken over de noodzaak om te komen tot een erkenning
van deze laagste drie-eenheid, dit laagste driehoekje in de Levensboom, voordat u verder kunt
gaan. Je kunt niet beginnen bij het dak, als je een huis bouwt. Je kunt niet in de lucht
beginnen, als je een mijn wilt graven. Je kunt alleen beginnen bij het begin. En het begin voor

10 100 - DE LEVENSBOOM



© Orde der Verdraagzamen Brochures

ons allen is altijd hetzelfde: het is de ervaring, niet de theorie. Het is niet de mooie stelling.
Het is niet een ons verliezen in de beschouwingen van onvoorstelbare schoonheid, die echter
nooit reéel word. Het is onze taak om de realiteit op te bouwen en haar te vullen met ons
eigen wezen. Het is onze taak, zou ik zeggen, om bewustwording op de meest juiste wijze in
onszelf te verwezenlijken. Als je jezelf ontkent, als je eenzijdig bent en geen beheersing hebt
over jezelf, dan kun je niets bereiken.

O, zeker, dan kun je verstandelijk tot onvoorstelbare hoogten gaan, maar er blijft altijd het
raadsel, het onoplosbare. Er blijft altijd datgene, wat je frustreert, wat je doet terugvallen op
jezelf. Niet voor niets is juist het geniale zo verwant aan het waanzinnige. Want er komt dan
een ogenblik, dat je een schijnwereld moet aannemen, omdat je zonder dat meent zelf teloor
te gaan; en we hebben geen schijnwereld nodig. Schijn is er genoeg. Wij moeten werkelijkheid
vinden en werkelijkheid opbouwen. Werkelijkheid begint bij de feiten. Werkelijkheid begint niet
met veronderstellingen. Werkelijkheid begint met het beleven met dat wat je bent. Dan komt
vanzelf het ogenblik, dat je je realiseert dat het idee van een wereld die waan is nog niet zo
dwaas is. Want, zoals ik reeds zei, al wat die wereld voor ons is, dat hebben we eigenlijk zelf in
die wereld uitgezonden; alleen begrijpen we het niet. We zijn als een radarstraal, die al
datgene in de omgeving aftast, waardoor ze wordt weerkaatst, maar die niet weet wat er in de
hiaten ligt.

De wereld is vol hiaten; en wij willen uit die enkele dingen, waarin we een antwoord vinden,
een wereld. Als we beseffen dat er hiaten zijn, dan kunnen we beginnen een middel te zoeken
om die hiaten te kennen en hun een juiste waarde te geven. En dan kunnen we langzaam
maar zeker proberen zelf te worden tot een bewustzijn, een wezen dat het geheel van de
wereld kan aanvaarden. Dan is die wereld concreet. Het is niet zo, dat de wereld alleen maar
schijn is, die vervluchtigt als de een of andere etherische vloeistof, terwijl je erbij staat. De
waarheid is dat de wereld bestaat, dat de materie bestaat, dat uw lichaam bestaat. En de
waarheid is ook, dat u dat niet volledig kent en beseft. Zolang u met uw gedachten alleen
werkt, zult u de dingen nooit werkelijk kennen. Alleen indien de ervaring van de wereld, van
de mensheid voortdurend wordt geregistreerd, indien je zegt: de afwisselende betekenis, die ik
voor anderen heb, doet mij zien wat ik wel en wat ik niet ben, dan kun je zeggen: ik leef
eigenlijk een beetje buiten die waan. Ik kom tot een werkelijke besef van wat ik ben. En pas
als je dat besef hebt, heeft het zin te zeggen: Ik ga aan naastenliefde beginnen.

Naastenliefde is zo heel vaak in feite niets anders dan bemoeizucht. Goed bedoeld. Maar het is
een proberen je eigen wezen aan anderen op te leggen en daarmee dus de verloochening van
een deel van de werkelijkheid te projecteren in een geestelijk bestel. Dat kun je niet
accepteren. Indien je dat doet, kom je nooit verder en bereik je in feite niets.

Je moet de wereld kennen. Je moet de liefde voor de kosmos niet baseren op een illusie, maar
op de feiten van het bestaan. Je moet de wereld niet liefhebben in een ideale vorm, maar zoals
ze is. Je moet de mens niet liefhebben, omdat er ergens in hem een mooi onschuldig zieltje
zit, dat eens als een engel zal fladderen door een hemelse vogelkooi. Je moet de mens
liefhebben, omdat hij een mens is. Een mens met zijn fouten, zijn onvolkomenheden, met zijn
waanvoorstellingen, met zijn werkelijkheid en met zijn goed en zijn kwaad.

Als je de werkelijkheid lief hebt, dan zal uit het begrip voor de mensheid en uit het weten
omtrent de menselijke wereld tezamen de macht ontstaan, waaruit het Goddelijke Zich
werkelijk openbaart. Dan kun je zeggen: Ik zie God in Zijn schepping. En dat is de eerste
openbaring. Dat is de eerste werkelijke bewustwording. Want pas als je God ziet in de gekende
schepping, als je God hebt gevonden, kun je verdergaan. Dan kun je die God steeds intenser,
dieper en verder beleven en gelijktijdig Zijn schepping zien. Nu niet meer als een stoffelijke of
als een geestelijke wereld alleen, maar als een samenstel van vele werelden, een soort
eeuwige toren, die omhoog gaat en waarin één en dezelfde kracht als een soort liftschacht
voortdurend haar energie op elk vlak afgeeft.

Dan kun je begrijpen, dat het een uit het ander voortvloeit. Dat de sferen niet afzonderlijke,
bijzonder begrensde werelden zijn, maar dat een sfeer eenvoudig de voortzetting is van
hetgeen er beneden is. Dat ze gebaseerd moet zijn op het fundament dat is. Dat alles een
perfecte eenheid kan vormen. Het is deze bewustwording, die voor ons het meest belangrijk is.
Want alle schijn van bewustzijn, alle bevrediging van onze hoogmoed, alle wegpraterij van ons
gevoel van onvolledigheid helpt ons niet om de waarheid te vinden.

100 -—-DE LEVENSBOOM 11



Orde der Verdraagzamen

De Levensboom zijn wij. Maar als je van een boom de helft wegneemt, dan zal hij nooit meer
een mooie evenredig groeiende boom zijn en heel vaak zal hij omkomen. Wij moeten juist
deze vorm van gespleten zijn vermijden. Beter een jonge boom, die eens kan uitgroeien tot
een woudreus, maar die gezond is, dan een grote, uit zijn krachten gewassen boom, die
volgend jaar geen blad vormt en geen vrucht kan dragen, omdat hij al zijn krachten in zijn
stijgen heeft gelegd en niets meer over heeft voor zijn wortels. U wortelt, zoals u nu leeft, in
de materie; en in de materie, de nuchtere werkelijkheid van het leven, daar liggen uw wortels.
Maak dit eerst gezond. Wees u eerst hiervan bewust en dan kunt ge verdergaan. En wie weet,
komt er dan een ogenblik dat ge ook de hoogste drie-eenheid die in de Levensboom staat
geschetst, voor uzelve erkent. Het is niet een kwestie van één of van vele levens. Het is een
kwestie van aanvaarding of verwerping van uw wereld en van al datgene wat ge zelf zijt dat
zal bestemmen wanneer gij het einddoel zult bereiken.

En dan wil ik besluiten met erop te wijzen, dat wij allen een beeld zijn van deze ideale
oermens, die de theoretici hebben gesteld: de Adam Kadmon. Wij kunnen ofwel eens
beantwoorden aan het ideaal, we weten niet wanneer, dan wel ophouden te bestaan. Een
andere weg is er niet. Omdat ons wezen eeuwig is, zullen we eens die volmaaktheid moeten
aanvaarden. We zullen eens werkelijk de Levensboom moeten zijn, die staat tussen chaos en
absolute goddelijke openbaring. Omdat we dat moeten zijn, is het verstandig niet te overhaast
te werken, maar voor alles er zorg voor te dragen dat we gezond zijn in ons bewustzijn.

Het is beter te leven als een dwaas, maar de waan te voorkomen, waaraan velen dreigen ten
onder te gaan, dan te leven als een wijze in een waan, waardoor al het bereikte teniet wordt
gedaan.

Laat ons onszelf zijn. Wij zijn de Levensboom in een microkosmos, zoals hij ongetwijfeld in een
macrokosmos bestaat. Wij moeten gezond en bewust groeien. Dat kunnen we alleen indien we
ons van alle dingen bewust willen zijn en niet selectief een deel van het leven of een deel van
ons innerlijk bestel en bestaan verwerpen. Daarom, aanvaard uzelf, begrijp uzelf, beheers
uzelf en leer van uit uzelf uw wereld liefhebben, omdat zij feitelijk deel is van uw bewustzijn,
totdat ge in staat zijt meer dan uw eigen wereld te overzien.

En daarmee, vrienden, is het laatste stuk afgestoken. Er staat: "Wel Thuis" en ik geloof, dat ik
het daarbij mag laten. Het was me een genoegen. Ik hoop dat het wederkerig is geweest.
Nogmaals met dank voor uw aandacht wens ik u verder nog een heel prettige avond en als het
even kan een steeds gelijkmatiger bewustwording.

12 100 - DE LEVENSBOOM



	DE LEVENSBOOM EN DE MENSELIJKE BEWUSTWORDING
	DISCUSSIE
	SLOTWOORD

