
© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 1 

DE WARE LEER VAN JEZUS 

DEEL II 

Het openbare leven van Jezus 

Als u de evangeliën doorbladert, ik neem aan dat u dat wel eens hebt gedaan, dan valt het op, 
dat het aantal verhalen, gelijkenissen en leringen dat daarin staat eigenlijk maar heel weinig is 
voor een periode van ten minste ongeveer drie jaar openbaar werk. Ik geloof dat dit meestal 
over het hoofd wordt gezien en dat men zich niet realiseert hoe dit komt.  

Om te begrijpen wie Jezus is hebben wij hem in het eerste deel geprobeerd te schetsen in zijn 
ontwikkeling en zijn wezen. Nu komen we dan aan het ogenblik – ik zou haast zeggen het 
fatale ogenblik – dat Jezus in de woestijn is. 

In die woestijn wordt hij bekoord, althans, dat wordt ons verteld. Er was niemand bij behalve 
Jezus. Kennelijk hebben we hier dus te maken met iets wat Jezus, zijn leerlingen heeft verteld 
en wat ook een diepere betekenis heeft. Wij moeten het niet zien als de beschrijving van een 
directe werkelijkheid, maar als een beschrijving van een relatieve werkelijkheid, een 
leerverhaal, een soort gelijkenis. 

Eerst verwerpt Jezus het wonder ter bevrediging van zichzelf. Hij voelt er niets voor uit stenen 
brood te maken en daarbij de onthouding, die hij zichzelf oplegt, teniet te doen. 

Het tweede, zo wordt ons verhaald, is erger: het is een poging hem over te halen zichzelf te 
bewijzen. Werp u van de tinnen van. de toren enzovoort. 

Het derde is een beroep op zijn behoefte aan macht en misschien ook aan goed doen. 

Jezus probeert de mensen in deze gelijkenissen duidelijk te maken hoe het ervoor staat. Het 
ergste kwaad is doodgewoon: jezelf handhaven tegen je geweten in. Als je voor die 
eenvoudige, zeer vaak voorkomende val niet zwicht, dan is er altijd de tweede: Mens, je bent 
onzeker, bewijs jezelf. Gaan we nog wat verder dan is daar altijd weer: Kijk eens, het is beter 
je hele wereld te regeren en dat dan goed te doen, dan eenvoudig verder te gaan zonder 
gezag, want je kunt alleen goed doen indien je macht hebt. Nee, zegt Jezus, ook dat moet je 
verwerpen. Geestelijke macht ligt in jezelf. 

Nu ben ik niet van plan me verder met exegese te gaan bezighouden. Dat lijkt me betrekkelijk 
zinloos op een avond als deze. Hier zien we Jezus echter voor het eerst zoals hij eigenlijk is: 
de Meester, de Leraar. Iemand die voor zich het aanzien van zichzelf en zelfs de illusie dat 
macht betekenis heeft, terzijde stelt. Daarmee bereikt hij iets dat heel dicht bij de inwijding 
ligt. Als wij later dan ook horen (zij het in gnostische geschriften en niet in de evangeliën) dat 
Jezus in de woestijn op een bepaalde manier aanroepingen doet, dat hij plechtigheden viert 
van een uitgesproken magisch karakter, dan kunnen we dat begrijpen, want het heeft niets 
meer te maken met macht en machtsuitoefening. Het is de uitdrukking van de harmonie 
tussen het Ik, de wereld en de Vader. 

Voor een groot gedeelte kunnen we alle verhalen die er verder zijn wel enigszins met een 
korreltje zout nemen. Neem b.v. het verhaal van de doop in de Jordaan. 

Jezus komt daar. Hij wordt herkend door Johannes (geen wonder, want hij was een neef van 
hem), die uitroept: "Kijk, daar is hij die groter is dan ik!" Begrijpelijk. Johannes weet dat Jezus 
heeft gereisd, dat hij een groot talmudist, een hebraïst is, dat hij kennis heeft van andere 
leerstellingen, dat hij weet van de magie van Egypte, van de denkwijze van India. Het is geen 
wonder dat hij zegt: Deze is groter dan ik. Dat is niet de geest Gods, dat is gewoon de logische 
reactie van iemand, die in zijn neef zijn bewonderde meester ziet, zijn meerdere. 

Dan komt de doop. Johannes zegt: "Eigenlijk zoudt gij mij moeten dopen." Natuurlijk, de 
wijsheid is nu eenmaal datgene je wat geeft. Dopen is geven en vernieuwen. De wijsheid van 
Jezus zou zelfs voor Johannes de Doper, de geroemde profeet en heremiet, een verbetering, 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 2 

een verandering kunnen zijn. Maar Jezus zegt: "Nee, ik wil behoren bij degenen die zich willen 
vernieuwen. Doopt gij mij." 

Daarna komt het voorval waarvan we allemaal zeggen: Ja, maar dat is een wonder Gods. Er is 
een duif (die is opgevlogen uit een bosje vlakbij, maar dat staat er niet bij) en die duif zweeft 
op het ogenblik van de doop boven de wateren. Dan hoort men een stem (er staat niet dat die 
duif dat heeft gezegd): Dit is mijn welgeliefde zoon enz.. Als een profeet spreekt en hij spreekt 
uit naam van God, dan noemt men hem “een stem” of “de stem Gods”. Johannes de Doper 
was als zodanig erkend. Het is zeer waarschijnlijk dat Johannes de Doper zelf die uitspraak 
heeft gedaan en Jezus trekt zich er verder dan ook niets van aan, hij geeft er geen antwoord 
op. Ook dit is begrijpelijk, want het eerste punt van Jezus werkelijke leer is wel: Wees mens 
met de mensen, Een groot deel der christenen probeert Jezus ver weg te plaatsen. Er wordt 
b.v. niet over gesproken dat hij gehuwd is geweest, dat hij dus niet - laten we zeggen - 
helemaal maagdelijk was toen hij aan zijn werk begon. Daar praten wij ook niet over. Wij 
beginnen bij zijn openbaar leven, wanneer hij alles achter zich laat, ook Maria, zijn moeder, 
Mirjam, zijn vrouw enz.  

Wij volgen Jezus als leraar en wij horen ook niet dat hij tijdens zijn werk als leraar ook nog zo 
nu en dan optreedt als timmerman; hij is tenslotte een goed timmerman. Hij wordt door de 
christenen vervreemd. 

Jezus is een wonderdoener en als wij horen dat hij de Bergrede houdt dan klinkt dat als een 
wonder. Maar lees nu eens wat er is gezegd. Is het daarvoor nodig dat een schare zolang 
bijeen blijft, dat ze zelfs geen eten meer hebben? Nee, hier is kennelijk weer iets gebeurd. Men 
heeft de essentie van een grote reeks leringen geprojecteerd in de steeds herhaalde woorden. 
Evenals ook de gelijkenissen, die (laten we dat niet vergeten; later uit het geheugen moeten 
worden opgediept en niet onmiddellijk worden opgetekend) meer te vergelijken zijn met de 
leerverhalen van de vele rabbi’s. Verhalen, die ze overal vertellen. Het is heel goed mogelijk 
dat een gelijkenis als die van de arbeiders in de wijngaard door Jezus overal wordt gebruikt. 
Het is bovendien een leerstuk, dat niet alleen te maken heeft met de Wijngaard des Heren. Het 
heeft ook iets te maken met een sociale kwestie, namelijk de vraag of de beloning van de 
arbeid, als er een overeenkomst is gesloten, door eisen mag worden verhoogd of niet, en ook 
de vraag, of de landheer het recht heeft naar eigen wens loon toe te kennen aan een ieder die 
geen overeenkomst heeft gesloten. Laat mij u vertellen dat dat een actuele kwestie was in die 
tijd. Dat heeft niet alleen maar te maken met dat verre hemelse, dat men er altijd in zoekt. 
Het heeft wel degelijk te maken met het alledaagse. 

Als Jezus over de dwaze en de wijze maagden vertelt, gebruikt hij een gelijkenis die uit het 
leven genomen schijnt te zijn, want bij bruiloften komt het voor dat de bruidegom midden in 
de nacht verschijnt omdat hij een heel eind heeft gereisd. Zelfs het idee van de ontvoering 
leeft nog bij een deel van de stammen. De Israëlieten zijn tenslotte tot op zekere hoogte nog 
een woestijnvolk. We moeten dus de beelden die hij projecteert wat dichter bij de wereld 
brengen. 

Als Jezus spreekt over het geloof als een mosterdzaad, dan is dat begrijpelijk. Als hij spreekt 
over de gelovige (de mens die God in zich kent) als het zuurdesem in de mensheid, dan 
kunnen we dat ook nog begrijpen, dat zijn eeuwige dingen. Maar als hij begint over een 
rentmeester, die talenten heeft gestolen en die zich dan uit de Mammon vrienden maakt, dan 
vragen we ons af: Maar wat is dat nou? en dan gaan we het verdraaien. Jezus bedoelt 
letterlijk: Wanneer je nou toch diefstal pleegt of onrechtvaardig bent, doe het dan zo, dat je 
daarmee zoveel mogelijk genegenheid kweekt, want die genegenheid is zeer belangrijk. Maar 
dat kun je niet zeggen, dat is niet sociaal. Dus zeggen wij: Maak je vrienden uit de Mammon. 
Koop met het geld dat je op aarde verdient voor jou de zegen van de hemel.  

Dat heeft Jezus echter dat nooit bedoeld. Hij is niet alleen maar een docent van een levensleer 
in geestelijke waarden, dat moet u zich heel goed realiseren, anders zullen we zijn leer nooit 
kunnen begrijpen. Jezus is een practicus die met beide benen op de grond staat. Hij is een 
politicus en zou zeker nooit zijn vervolgd en gekruisigd als hij alleen maar leraar was. Een 
leraar kun je weglachen en wegpraten. Zelfs als hij wonderen doet kun je hem nog weglachen 
en wegpraten, maar niet iemand die je in je fouten aantast. Niet iemand die zegt:: “Maar zo 
hoort het niet” en die zegt: “Een priester heeft geen recht om dit of dat te zeggen”. Vooral 
wanneer hij daarbij dan ook nog zegt: “Die priesters en die tempels hebben geen wereldlijk 



© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 3 

gezag, dat matigen ze zich aan. Het werkelijke gezag is Rome.” Van dit alles horen we niets en 
daardoor wordt Jezus en vooral de ware leer van Jezus vaak zo volkomen verkeerd begrepen. 

Jezus is in de eerste plaats onafhankelijk. Hij staat tussen de kampen. Hij kiest niet voor 
Rome, zoals velen hebben gedaan, maar ook niet voor de tempel. Hij geeft ze allebei hun vet, 
als het zo uitkomt. Hij houdt het niet met de zedenprekerij, de zedenregels van al die brave, 
vrome mensen. 

Dat is natuurlijk iets wat in het verleden dan wel zo geweest kan zijn, maar bij ons kan dat 
niet. Niemand kan zich voorstellen dat Jezus tegenover de vrome ouderlingen van de 
kerkenraad gaat staan en zegt: “Gij, witgepleisterde graven, van buiten vol verblindende 
schoonheid, van binnen vol verderf.” Toch is wat Jezus doet precies hetzelfde. 

Jezus houdt zich niet aan een kerk of tempel. Al moeten we hier, voor zover het de aardse 
bronnen betreft, weer teruggrijpen naar de gnostici, die werden vervolgd, terwijl de waarde 
van hun geschriften over het algemeen wordt ontkend. Als Jezus zelf werkelijk religieuze 
dingen doet, dan doet hij ze in de vrije natuur. Geen wonder, dat hij met de Samaritanen 
soms beter kan opschieten dan met de orthodoxie.  

Kijk, die Jezus is het die, weggaande van de Jordaan, volgelingen met zich meeneemt. Omdat 
hij het niet alleen af kan? Nee, omdat hij een gevolg nodig heeft. Als lerarend rabbi heeft hij 
gezelschap nodig, Hij kan niet naar de gemeente (de Shoel) gaan en zeggen: Ik moet een 
aantal mensen hebben, we hebben vanavond een quorum nodig. Dat kan niet. Hij moet ze 
meebrengen, want – in tegenstelling tot hetgeen men uit de evangeliën vaak meent te 
vernemen – de geest Gods is voor hem niet iets wat zomaar komt. Jezus is zich niet 
voortdurend bewust van de Vader. Hij is ook niet machtig in zichzelf alleen. Hij is machtig door 
de gelovigen, door hen die met hem zijn en met hem geloven, Vandaar dat hij geneest, maar 
niet iedereen. Vandaar dat hij steeds weer zegt: “Uw geloof heeft u genezen, heeft u 
behouden. Gaat naar de tempel en bewijst God eer.” 

Jezus is in deze gevallen mediator. Hij is dit dankzij zijn leerlingenschaar. Van die leerlingen 
moet hij er altijd minstens een negental rond zich hebben. Vandaar dat hij komt tot de 12 
(apostelen) en daarnaast tot de 72. Mensen, die misschien niet zozeer als intieme vrienden 
maar dan toch regelmatig met hem meetrekken. Vandaar dat hij op den duur reist als iemand 
van belang, met een gevolg, ook al gaat hij te voet. Jezus doet dit zeker niet alleen om dat 
quorum te vinden, want dan zou men nog kunnen zeggen: Daar kunnen we nog wel op 
wachten. Hij doet het ook omdat hij moet imponeren.  

Het is een heel typisch verschijnsel, dat er onder de volgelingen van Jezus mensen zijn, die 
eigenlijk eerder bij de opstandige beweging horen, een soort Maccabi van die tijd. We vinden 
daaronder Johannes, als de tedere vriend, maar ook de ruwe Jacobus, Bartholomeus, Petrus; 
mensen die hun mannetje staan. Het is alsof Jezus een paar uitsmijters mee op stap neemt. 
Wat leert Jezus dan dat hij dat allemaal nodig heeft?  

In de eerste plaats leert hij de mensen dat God overal is. Hij zegt: Als je naar een tempel wilt 
gaan staat het je vrij. Als er een tempel dan moet je haar respecteren; niet omdat zij de enige 
woonplaats van God is, maar omdat men daarin gelooft. Je mag een ander in zijn benadering 
van God nooit belemmeren. Maar hij voegt eraan toe: Als wij God willen vinden dan gaan we 
naar de woestijn. Wij stellen ons voor het altaar, we spreken de heilige namen naar de 
windrichtingen. Wij roepen Jezus aan (alleen zegt hij nog geen Jezus). Wij roepen de Christus 
aan. Wij roepen het Verborgene, de Vader aan. Het is echter wel opvallend dat hij zijn 
aanroepingen ook tot het begrip ‘Messiah’ richt. Messiah is voor hem een hemelgeest.  

Hij zegt ook niet van zichzelf dat hij de Verlosser is, de Messias in de werkelijke betekenis, de 
enige en blijvende. Hij bidt tot de Messiah en gelijktijdig treedt hij in zekere zin op als Messias. 
Waarom? Omdat Jezus weet dat een begrip als Messiah een groot begrip is. Het is een soort 
synoniem voor wat wij de Christos noemen, dat is God zelf. Hij weet dat hij soms de kracht 
draagt en vertegenwoordigt, maar niet altijd. Hij moet tot God roepen en smeken om van die 
kracht te worden vervuld. En als het niet meer gaat, dan zien we hoe hij met de mensen het 
meer op gaat of hoe hij zich terugtrekt in de woestijn. De mens Jezus blijft aanwezig. 

Als we zijn leringen bundelen en moeten proberen iets ervan duidelijk te maken in deze korte 
tijd, dan is vanzelf het tweede punt belangrijk: God is niet een Wezen ver van ons. Het is een 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 4 

toestand die in ons bestaat. Het Koninkrijk der Hemelen is als het ware de complexe, uit het 
totaal der schepping – en misschien uit nog meer – opgebouwde werkelijke persoonlijkheid 
van God. Zodra ik in mij dit deelgenootschap ken ben ik deel van God, ben ik de zoon Gods, 
ben ik de kracht Gods en werk ik uit God. 

Alle wonderen betrekt Jezus op de naam des Vaders. Waarom? Omdat de Vader de totaliteit is 
die ook hem heeft voortgebracht, omdat het een kracht is die in hem leeft en naar buiten toe 
bestaat. 

Als zijn leerlingen moeten uitgaan zegt hij: Genees in mijn naam en in de naam des Vaders. 
Als ze hem dan komen vertellen: Heer, ze drijven duivelen uit in uw naam en in de naam des 
Vaders, zegt Jezus: Goed, eindelijk eens een paar mensen die het ook kunnen. Hij zegt niet: 
Dat is ons recht, of: dat hoort bij onze leer. Jezus is uitermate verdraagzaam. 

Als er mensen een vrouw komen stenigen, zit Jezus daar en schrijft in het zand (hij wist het 
allemaal heel goed) en ze dropen af. Misschien was het een demonstratie van helderziendheid 
of van kennis, opgedaan door het onderlinge geleuter van de mannen en vrouwen in zijn 
gevolg. Maar daarna gaat hij naar die vrouw toe en zegt: "Vrouw, ga heen en zondig niet 
meer." Dan zegt iedereen: Ze mag geen overspel meer plegen, dus Jezus heeft daarmee de 
seksualiteit veroordeeld. Want geloof me, dat is werkelijk wat je hoort in de christenheid. Maar 
Jezus veroordeelt de seksualiteit helemaal niet. Wat hij veroordeelt is, dat een vrouw haar 
belofte breekt. 

Jezus predikt uitdrukkelijk niet een bepaalde gedragslijn in voorschriften van: zo moet je doen 
en zo moet je niet doen. Hij predikt een werkelijkheid, die bestaat in het deel-zijn van God en 
die alleen wordt gerealiseerd door absoluut rechtvaardig en liefdevol te zijn tegenover een 
ieder. Het zal u duidelijk zijn dat dat heel wat anders is. 

Daarbij komt ook nog, dat de leringen, die zijn opgetekend, niet behoren tot de z.g. kleine of 
inwijdingsleringen, die Jezus ook heeft gegeven. U denkt toch niet dat hij zijn apostelen niets 
meer heeft geleerd dan wat er in de evangeliën staat? Het zou toch wel te dwaas zijn dat aan 
te nemen. Jezus leert hun de relatie met de natuur. Hij leert hun over het water te gaan. 
Petrus waagt het er een keer op en het lukt hem, totdat hij denkt: Ik kan het niet. Dan zakt hij 
weg en roept: Heer sta me bij, ik verdrink. Hij leert hun hoe je met een magisch trucje vissen 
kunt vangen (de wonderbare visvangst). Zeker, Jezus weet het, maar mag ik erop wijzen dat 
het een bijgeloof is dat zelfs nu nog in de omgeving van de Rode Zee bestaat? Als je vist en 
het net aan de rechterkant haalt niets op, dan doe je of je naar huis gaat en gooit het net aan 
de linkerkant uit. Het komt dan op een plaats waar de vissen het niet verwacht hebben en ze 
zwemmen het net in. Kinderlijk eenvoudig misschien, maar Jezus doet het en het lukt. 
Waarom? Misschien wel omdat hij erin gelooft. 

Jezus beveelt de storm. Je kunt allerlei uitleggingen geven voor het samentreffen van de 
feiten, maar hij heeft kennis van de elementen. Jezus, die dat alles heeft en die - let wel - zijn 
leerlingen uitzendt om wonderen te doen zou de mensen van dit alles niets hebben verteld? Hij 
heeft het hun wel degelijk verteld, al staat het niet in de evangeliën. Hij heeft tot hen gezegd: 

"Alles is bezield, want in alles is de adem van de Vader." 

"Indien de wind tot u komt, zo spreekt hij u van de Vader. Indien gij gelooft aan de 
Vader en gij zegt:: Vader, in u is de kracht, en tot de wind: Wees stil, dan zegt de 
kracht van de Vader tot de wind: Zwijg! En hij zwijgt." 

"Indien gij zegt tot de berg: Verhef u, en gij bedenkt dat de geest Gods in u is en in de 
bergen, dan zal – zo het nodig is en goed - de berg zich verheffen." 

Mohammed was dus niet de eerste en heeft het overigens geleerd van de christenen, maar dat 
is weer een andere kwestie. 

We kunnen dus stellen dat Jezus de elementen ziet als iets levend, maar zo was het ook met 
de dieren. Jezus is misschien niet een Franciscus van Assisi, die tegen de vissen en tegen de 
vogels predikt, die een wolf bekeert, maar hij heeft een eigenaardige macht over de dieren. 
Trouwens, hij deelt deze macht met vele profeten uit de oudheid en vele heilige mannen overal 
elders, b.v. in India.  

Jezus is kennelijk meester, omdat hij hun innerlijk erkent. Zijn leer is de leer van het innerlijke 
rijk. Hij noemt het het Koninkrijk Gods. Hij probeert de mens duidelijk te maken dat dat rijk, 



© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 5 

dat niet logisch is (iets wat een kwestie is van aanvoelen en aanvaarden en niet van bewijzen), 
uit zichzelf zijn bewijs produceert. Handel in het bewustzijn van het Koninkrijk Gods, zo zegt 
hij, en gij zult zien, dat de macht Gods met u is in alle tekenen. 

Hij laat de doden opstaan, nou ja, de doden, misschien wel de schijndoden. Maar ook als het 
een schijndode is, dan moet hij over de kennis beschikken om te zien: daar is leven. Er is een 
verwantschap met de ander. Kijk, dat is het nu wat het openbare leven van Jezus zo 
verwarrend maakt. Zolang we op de ouderwetse toer blijven en we maken van Jezus een 
mannetje, dat ergens God is en dat als God iets moet doen en een soort toneelspel, een 
mysteriespel opvoert, dan zijn we er. Maar dan is het geen echte Jezus, dan is het een 
komedie 

Jezus is geen komediant. Hij is een levende kracht, een levend wezen. We kunnen Jezus 
ontluisteren, b.v. à la Renan, en tot een doodgewoon mannetje maken, dat te koppig was om 
ongelijk te bekennen, tot het te laat was. Maar Jezus wist het want hij heeft voorzegd wat er 
ging gebeuren. Nee, met de Jezus die men u op het ogenblik voorhoudt, kunnen we net zo 
weinig doen als met de Jezus die de atheïsten proberen te ontmaskeren. We moeten Jezus 
zien als een erfgenaam van een oude priesterlijke orde en zijn openbare leven valt 
ongetwijfeld samen met zijn inwijding in de geheimen daarvan.  

Jezus brengt het offer van Melchizedek, zelfs nog op het laatste avondmaal. Jezus erkent de 
eenheid met de aarde en met de hemelen. Zijn leer is de leer van de absolute verbondenheid 
in de kosmos. 

Jezus spreekt niet over goed of kwaad. Hij spreekt over de uitersten van duister en licht. Jezus 
spreekt niet over de mens als zondig of deugdzaam. Hij spreekt niet over nut, of onnut. Denk 
maar aan het bekende verhaal van Maria van Magdala, van Thyrreense stam, die daar neervalt 
en een kruik kostbare zalf over zijn voeten kapotbreekt. Dan zegt iedereen: Tjonge, tjonge, 
wat jammer! Petrus denkt aan hen die het beter hadden kunnen gebruiken. Judas denkt aan 
de centen die het bij verkoop zou hebben opgebracht. Johannes denkt dat het toch helemaal 
niet netjes is voor een profeet om zo lekker te ruiken. En wat zegt Jezus dan? Hij zegt: Het is 
goed. Hij keurt verspilling goed en dat is eigenlijk heel eigenaardig. Men zegt dat Jezus 
Christus de profeet is, de Zoon Gods, die zegt: Mens, ontzeg je alles opdat je het hemelrijk 
verdient. Maar diezelfde Jezus gaat naar de bruiloft in Kana. En wanneer de gasten dronken 
zijn verschaft hij hun nieuwe wijn. Of dat nu met een handigheidje gaat of met een wonder, 
daarover hoeven we niet te praten. Hij geeft nieuwe wijn. Waarom? Omdat Jezus alles wat 
werkelijk vreugde geeft in het leven erkent. Hij is geen mens, die het stoffelijke leven ontkent. 
Hij is geen Meester die u afsluit van het heden om een hiernamaals te verdienen. Jezus is de 
mens die u leert nu met God te leven. En nu met God leven dat is met vreugde leven – en als 
je God niet begrijpt – dan toch altijd nog zeggen: God, uw wil is goed. Daaruit moet vreugde 
geboren worden, daaruit moet het goede voortkomen. Dat is Jezus. Jezus leer is er geen van: 
doe dit en laat dat. Het is eenvoudig een kwestie van keuze. 

Een van de meest bekende gelijkenissen is waarschijnlijk die van de rijke jongeling. U kent het 
verhaal allemaal. De rijke jongeling zegt: “Heer, wat moet ik doen om u te volgen?" Jezus 
antwoordt: “Laat alles achter. Geef uw bezit aan de armen. Verlaat uw vader, uw moeder, uw 
vrouw en uw kinderen en volg mij.” Als hij dat nu zei met betrekking tot zichzelf, dan zou ik 
zeggen: Jezus is een immorele verwaande kwast. Dat is niet moreel volgens menselijke 
normen: laat alles achter, je vrouw en je kinderen. Daar draag je toch verantwoordelijkheid 
voor. Maar we moeten dat weer zien in het licht van Jezus leer. Hij zegt niet: Je moet hen 
werkelijk in de steek laten. Hij zegt: Kijk, als je mij volgt, dan is de eenheid met de Vader, de 
verbondenheid in de liefde voor de naaste, de erkenning van de gelijkheid in al het 
geschapene, belangrijker dan je eigen menselijke relaties. Zijn leer probeert de mens los te 
maken uit zijn bezitsisolement, de ideeën van vroomheid, rijkdom, stand, kennis en inwijding. 
Hij probeert de mens als het ware daarvan los te scheuren door hem de geheimen te geven, 
die de enige werkelijke geheimen van de esoterie zijn, van de priesterschappen door alle 
eeuwen heen:  

"Er is één God en wij zijn allen deel van die God. Er is één Kracht en wij leven in 
en uit die Kracht. Indien wij de Kracht erkennen zo zij in ons is, dan spreekt die 
Kracht tot ons en door ons. Want ziet, de Vader en ik zijn een." 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 6 

Als wij uit die Kracht putten, zal al datgene wat mogelijk is en in die Kracht wordt erkend, door 
ons ten uitvoer worden gebracht. Dan zullen de duivelen uitgaan, dan kunnen we de werelden 
van mensen en van demonen scheiden, want er is geen kosmische ordening die in God 
noodzakelijk is. 

We staan alleen nog voor de noodzakelijkheid van de Vader. Het is deze noodzakelijkheid die 
Jezus erkent. De noodzakelijkheid van een God, van de rechtvaardige Vader, die hem 
voortstuwt over de landen heen naar Jeruzalem, waar dan het bekende drama gaat beginnen. 
Jezus wordt binnengehaald als Messiah, maar niet – vergeet dat niet – als de geestelijke 
bevrijder. 

Wat verwacht het Jodendom van zijn verlosser? Een opstand, een wonderdadig verslaan met 
wapenen, zoals Mozes eens toepaste om Farao’s ruiters te doen ondergaan in de Rode Zee. 
Een wonderdadig heerser, die hen groot maakt en macht geeft, die hen opnieuw voert naar 
een wereld van melk en honing. Zo wordt hij binnengehaald. 

Jezus weet dat hij dat niet kan zijn. Hij kan niet de profeet en verlosser van één volk zijn.  

“Indien gij al uzelf weet te verlossen moet ge de hele wereld verlossen. Want naarmate 
gij verder doordringt in de geheimen Gods," zo leert hij eens aan de 72, "beseft ge 
hoezeer gij één zijt met alle dingen. Er is geen scheiding tussen u en het laagste en 
geen scheiding tussen u en het hoogste, want ziet: al deze dingen zijn het Koninkrijk 
des Vaders.” 

In dit alles erkent gij het Huis des Vaders en draagt gij verantwoordelijkheid als deel van de 
Vader, een wezen, dat de wil des Vaders kennend hem moet vervullen. 

Zo ontkent Jezus de eis van de menigte: Wordt gij onze koning. Jezus kan geen koning zijn. 
Als hij zegt: “Mijn koninkrijk is niet van deze wereld”, dan bedoelt hij helemaal niet dat die 
wereld er niets mee te maken heeft. Men heeft hem weer gedistancieerd. Men heeft gezegd: 
Hij heeft het hemelse koninkrijk. Nee, Jezus zegt: Ik ben deel van Gods Rijk. Ik kan geen 
koning zijn, God alleen kan Koning zijn. Ik ben alleen maar de uitdrukking. Als je jezelf vindt, 
dan is er de verlossing en anders niet. 

Er zijn zeer schaarse sporen overgebleven van de werkelijkheid van Jezus en van zijn leer. We 
horen zo hier en daar door een vage aanduiding dat Jezus weet omtrent reïncarnatie. Maar hij 
spreekt er verder niet over. Als hij er al over heeft gesproken, zo heeft men dat zeker niet 
beschouwd als bestemd voor de massa. 

Jezus vertelt de volgelingen het een en ander over de eeuwigheid, maar voor hen wordt de 
eeuwigheid altijd weer een soort gastmaal, een eeuwige stad. Wat zegt Jezus eigenlijk over die 
eeuwigheid? Als hij met drie of vier van zijn leerlingen spreekt, dan zegt hij over het Koninkrijk 
Gods het volgende: 

“Er is geen tijd en geen verandering, want al veranderen alle dingen, zij blijven zichzelf 
gelijk. De oude goden en de nieuwe goden hebben een aangezicht en zij alle zijn het 
aangezicht des Vaders. Zo men roept tot de hoge engelen en roept tot Seraphim en 
Cherubim, zo roept men tot dezelfde aangezichten Gods die men elders anders noemt, 
want de verandering ligt in de beschouwer. De eeuwigheid en het Rijk Gods dat in ons 
woont zijn één.”  

Hier vinden we de ware leer van Jezus. Niet iets van: haast je hier op aarde opdat je naar 
boven kunt klimmen en boven kunt zeggen; Hallo Petrus. Nee, de eeuwigheid is hier. Zij is nu, 
zij is altijd. Je moet die eeuwigheid niet verdienen, je bent er deel van. Je hoeft nu geen 
rechtvaardigheid van God af te smeken, want Gods rechtvaardigheid is met je. Het is een wet. 

Jezus leert zijn leerlingen omtrent kosmische wetten. Als hij tot het volk spreekt doet hij dat in 
een aantal beelden, die eigenlijk maar half worden verstaan. Hij zegt b.v.: 

“Een zaaier ging uit om te zaaien ... (U kent het verhaal allemaal, het klinkt zo heerlijk 
van de kansel) en ziet: een derde deel van hetgeen hij wierp viel op de steenachtige 
rots en werd vertreden en een derde deel viel op de grond en werd gegeten door de 
vogelen des hemels.” 

Wat heeft Jezus hier eigenlijk bedoeld? Hier is zijn werkelijke leer, dat van alle verschijnselen 
maar een klein deel waar is. Veel van de verschijnselen rond ons zijn niet echt. Ze zijn als het 



© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 7 

ware de denkbeelden Gods die niet leven. Ze zijn het milieu dat wordt gevormd door God. Het 
is juist dit begrip, dat alles een coulisse is van die machtige God waarvan je deel bent, wat 
Jezus op een gegeven moment doet zeggen: “Heer, indien het mogelijk is laat deze beker mij 
voorbijgaan”, maar wat hem ook onmiddellijk doet beseffen: Ja, maar het kan zijn dat dit echt 
is, een deel van de werkelijkheid, en dan zegt hij: “Heer, niet mijn wil maar uw wil geschiede.” 
Hij gebruikt geen invloed om de werkelijkheid te veranderen, maar slechts dat wat onnodig is. 
Zo is Jezus dus een mens die heel veel dingen als irreëel beschouwt, als een coulisse. Iemand 
die tot zijn leerlingen zegt: “Ziet gij de leliën des velds, hoe ze wuiven op de wind? Hoe schoon 
zijn zij. Zij zaaien niet en maaien niet, zij weven niet, en toch zijn zij gekleed schoner dan 
Salomo in al zijn heerlijkheid.” 

Maar wat zegt Jezus hier in feite? Datgene wat jullie nu zo belangrijk vinden (schoonheid) is 
geen kwestie van verdienste, maar een kwestie van bestaan. Salomo in al zijn heerlijkheid en 
met al zijn wijsheid had niet meer schoonheid dan een bloem. Het is God die de schoonheid 
brengt. Wie in harmonie leeft met de Vader, hij kent de waarde des Vaders en drukt die uit in 
schoonheid, licht en kracht. En ziet, de demonen wijken voor hem. Zo hij zich richt tot de 
windrichtingen en spreekt de namen, als hij roept tot de Elohim, dan, waarlijk, siddert de 
aarde en leeft de werkelijkheid waaraan alle dingen voorbijgaan. Dit is ook van Jezus. U zult 
het waarschijnlijk nergens vinden, hoogstens in een klein geschrift, toegeschreven aan de 
geneesheer Nicodemus. Maar dat is naar ik meen allang verloren gegaan. 

Jezus is de koning en hij gedraagt zich in zekere zin ook als een vorst, want zijn erkenning van 
anderen is niet de erkenning van een onderworpenheid. We zien hiervan kleine voorbeelden. 

“Heer, aan wie moeten wij de cijns betalen, aan Rome of aan de tempel?” Het antwoord is zo 
aardig. Jezus zegt niet aan wie hij cijns betaalt, hij zegt alleen: “Ach, geef de koning wat des 
konings is" – en spreekt dan niet over de tempel maar zegt: “en geef God wat van God is”. 
Met andere woorden, hij distancieert zich van de tempel. Hij zegt niet dat het geld van de 
tempel van God is, hij weet wel beter. Bovendien, zolang de priesters nog bepaalde verdachte 
huizen financieren met het geld dat wordt ingebracht door de vromen, weten ze toch zelf ook 
wel dat het niet deugt. Dat weet Jezus net zo goed als ieder ander. Hij weet dat de knechten 
die hem later gevangen zullen nemen, mensen zijn die worden betaald door de verdiensten 
van danseressen. Danseressen waren in die tijd zo nu en dan ook prostituees. Zij werden 
betaald door houders van kroegen. Al die mensen kregen hun geld niet op een eerlijke manier 
maar door afpersing, door kleine rechten. Ongeveer zoals bijvoorbeeld een Al Capone, die 
tegen een paar van zijn satellieten zegt: Jongens, als jullie nu zorgen dat het in dat kwartier 
rustig blijft, dan mogen jullie de speelautomaten exploiteren. Daarom zegt Jezus: 'Wat van 
God is' en daarmee zegt hij aan zijn leerlingen heel wat anders dan de schriftgeleerden 
beweren. Want heeft hij niet geleerd: 

“Al datgene wat gij zijt, al datgene wat gij erkent is uit God. Het is de Vader die werkt 
in u en in al wat er rond u is. Erken Hem in het totaal van uw wezen. Erken dat gij 
behoort aan Hem, met geheel uw wezen en met al wat rond u is en vervul Zijn wil, zo 
die in u spreekt. Want dit zeg ik u: Gij zijt God en delen Gods. Gij zijt de slaven Gods 
en toch zijn evenbeeld.” 

Die Jezus is een heel ander mens en zijn leer een heel andere leer dan men denkt. 

Ik heb u de eerste maal voorgesteld aan Jezus de rebel. Nu stel ik u voor aan Jezus de magier, 
die slechts één wet en één kracht erkent: God. Die lijdzaam ondergaat. Niet omdat hij moet, 
maar omdat hij erkent: dit is Gods werkelijkheid, daarin speel ik een rol. 

Als de knechten, waarover ik zo net sprak, die vreemde menigte met Judas voorop, daar in die 
duistere Hof van Olijven komen en Jezus staat er in het licht van de fakkels, dan vraagt hij 
hun: “Wie zoekt gij?” Het antwoord is: “Jezus, de Nazarener." Dan zegt hij: “Ik ben het." Maar 
dat 'ìk' kan een bepaalde nadruk hebben. Hij zegt dat ìk zo ongeveer als in het begin van de 
Geboden, waar staat: Ik ben de Heer, uw God. Dat is een geweld! We lezen dan ook dat de 
mannen plat ter aarde vallen. Ze weten er geen raad mee. Dat is een grootheid waar ze niet 
tegenop kunnen.  

Maar maakt Jezus daar gebruik van? Nee, want dit is de eeuwigheid, de verbondenheid met de 
Vader, die kan alleen bestaan indien je haar niet uitbuit. Hij mag zichzelf niet uitleveren ten 
koste van het Koninkrijk Gods dat in hem is. Hij moet in zichzelf dat Koninkrijk Gods 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 8 

verwerkelijken en daarom – nogmaals – zegt Jezus: “Ja, ik ben het.” Tegen Judas zegt hij: 
Verraad mij in de……” enz. 

Ze tekent Jezus zich af als iemand die in zekere zin fatalist is. Niet een fatalist die er bij gaat 
zitten, maar iemand die in zich een droom draagt, die voor hem de uiting van God is. Het is 
deze droom die hij leeft. Is hij daarom minder de Zoon Gods? Hij is het misschien in een wat 
andere zin dan een eenvoudige gelovige dat meent, maar hij is déél van God. Hij is zich niet 
alleen bewust van zijn eigen wereld maar ook van andere werelden. Jezus leert de mensen dat 
zij door de hel tot de hemel gaan, dat vinden we terug in de geloofsbelijdenis. Dat geldt niet 
alleen voor Jezus, dat geldt voor iedereen. Hij leert hun de kringloop des levens en hij, die 
bewust die kringloop erkent, is meester daarvan in alle fasen. 

Hier hebben we de verklaring voor Jezus’ herrijzenis. Jezus kan herrijzen, natuurlijk, want hij 
behoeft zich slechts te realiseren wat hij is. Er bestaan echter twee fasen in die kringloop. de 
verschijning van de mens, gaande vanuit het Goddelijke tot de aarde (dat is Jezus van voor de 
herrijzenis) en dan de mens die afdaalt ter helle. Degene die de duistere sferen doorloopt, de 
levenskracht hervindt en die terugkeert. Maar dan is hij een schim. Hij is geen levend wezen, 
want hij moet nog weer die voertuigen terugvinden die de ander met zich heeft gevoerd. Dat is 
het wonder als hij tegen Maria Magdalena, die hem heeft herkend, zegt: “Beroer mij niet, want 
ik moet nog ingaan tot het Huis mijns Vaders.” 

Is het een wonder dat hij zijn nieuw hervonden lichamelijkheid op de proef stelt? Maar daarbij 
kan hij zijn bewustzijn niet meer losmaken van de eeuwigheid. De eenheid met God in de 
erkende kringloop van het bestaan is zijn wezen en zo nu en dan heeft hij de behoefte zich 
ervan los te maken: de opstijging op de berg Tabor en later natuurlijk de hemelvaart. Dingen, 
die kennelijk met mensenogen zijn bezien en beschreven. 

Wat is nu typerend voor de Jezus na de herrijzenis. Is hij een ander? Ja, hij heeft veel meer 
medegevoel en medelijden misschien dan voordien, maar het is net of er een afstand is 
gekomen tussen hem en die anderen. Hij troost hen nog wel, maar door zijn aanwezigheid, 
door zijn uitstraling en niet meer met woorden. Hij verschijnt onverwachts, hij is niet meer hun 
blijvende metgezel. Hij is als het ware een deel van het leven dat zich zo nu en dan weer in de 
oude gestalte materialiseert. 

Dan krijgen we dat beruchte punt: Tu es Petrus. (Gij zijt Petrus en op deze steenrots zal ik mij 
een kerk bouwen.) Daarop is een organisatie gebouwd, die behoort tot een van de machtigste 
ter wereld. Ik denk dat Jezus eerder zal hebben gezegd: Gij zijt als een steenrots, weliswaar 
vervuld van God, maar onbeweeglijk (wij zouden zeggen: je loopt met een bord voor je kop), 
daarom zult gij mij een kerk bouwen. Dat is maar een heel kleine variant. Ik meen zelfs dat 
het mogelijk is in het Aramees door verwisseling van één letter duidelijk te maken dat dit is 
gezegd. Maar ja, er is een kerk gebouwd en die moet worden gerechtvaardigd. 

Maar Jezus, bouwt die een kerk? Hij heeft in zijn hele leven op aarde nooit een bijeenkomst 
gehruden in een huis dat hem toebehoorde. Hij is naar de tempel gegaan als een erkenning 
van het volk waartoe hij behoorde, maar er staat nergens dat Jezus offers bracht in de tempel 
en dat is ook niet gebeurd, dat kan ik u wel vertellen. Wel door zijn ouders. Zij brachten bij 
zijn meerderjarigheid duiven als offer. Hij kwam als een erkenning van het volk dat hierin God 
zag en zei: “God, hier zijt Gij, zoals overal. Zie dit mijn volk en bevrijd het uit zijn zorg.” Dit 
was logisch, hij was deel van het volk, maar hij bouwde geen kerken. 

Als ze hem aanvallen omdat hij in Samaria spreekt met de mensen, dan zegt hij letterlijk dit 
(het is helaas niet volledig opgenomen in de evangeliën, het staat wel in bepaalde Apocriefen 
beschreven): 

“Is het belangrijk of gij God eert op de toppen der bergen of in de tempel? Zo gij zijt in 
de Vader is Hij in u. Hoe kunt ge beter met Hem verbonden zijn dan door deze eenheid 
in uzelf?”  

Dat is Jezus. Geen tempels, geen kerken. Men roept: Jezus heeft sacramenten ingesteld. 
Waar? Wat hij heeft ingesteld is een gebruik, geen sacrament. Het sacrament des altaars, het 
heiligste, zeker. Een wonder, dat zelfs waar wordt door het geloof der gelovigen. Maar niet een 
sacrament door Jezus ingesteld, wanneer hij de wijn schenkt en de beker laat rondgaan, het 
brood breekt en deelt en zegt: “Ziet hier, dit is mijn bloed.” (Het bloed der aarde, het sap, de 
wijn, de kostbare drank, het water waaruit de aarde leeft.) Alleen zegt hij dat er niet bij, maar 



© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 9 

zijn leerlingen weten dat wel. “Neemt en drinkt en neemt en eet, want ziet, dit is mijn lichaam 
dat voor u ten offer wordt gebracht.” 

Dan zegt men: Ja, maar dan spreekt hij over zichzelf. Nee, Jezus erkent zichzelf als deel van 
God, als deel van de Vader. Het is die eenheid met al het zijnde die hij nog eens aan zijn 
leerlingen duidelijk wil maken. Dat zit in die hele conversatie. 

Als Petrus zit te bluffen over wat hij zal doen brengt Jezus hem meteen terug tot wat hij is. 
“Voorwaar Petrus, ik zeg u: vóór de haan driemaal zal hebben gekraaid, zult gij mij driemaal 
hebben verraden.” Een profetie? Nee, dat is niet alleen maar profetie. Het is: Petrus, je bent 
een mens. Zie God in jezelf, zoals ik. En wat er ook gebeurt, je zult weten dat het goed is. Je 
zult weten dat het niet anders kan. Want zolang je jezelf blijft, Petrus, wring je je als een 
mens, durf je de waarheid en de rechtvaardigheid niet te erkennen. Petrus gaat eronder 
gebukt. Niet omdat hij zijn Heer heeft verraden, hij weet dat dat niet zo belangrijk is, maar 
omdat hij dat ene heeft verloochend wat zijn Heer hem heeft geleerd: God, de 
rechtvaardigheid, de kracht Gods, de eeuwigheid in zich te erkennen in plaats van als een 
dwaas nieuwsgierig weg te lopen om te gaan kijken wat er gebeurt, los van het leven te zijn in 
plaats van geboeid in de eeuwige wervelgang van het gebeuren te lopen. Kijk, dat is weer 
typerend voor Jezus. 

Als Johannes op een gegeven ogenblik met hem praat en zegt: “Waar is eigenlijk de Vader?” 
dan zegt Jezus tegen hem: “Kijk mij in de ogen. Wat ziet ge?” Johannes antwoordt: “Heer, ik 
zie mijn beeld weerspiegeld in uw ogen.” Dan zegt Jezus: “Ja, maar ook ziet gij de tempel 
waarin de Vader woont.” Dat is de mystiek van Jezus. Wij allen zijn deel van God. Het is niet: 
doe het wel of doe het niet, nee, het is: God in jou is het belangrijkste. Volg de waarheid van 
die God, wat het je ook kost. Wees één met die God en laat daarvoor alles achter je. Maak je 
los van angst, maak je los van begeren en als je niet anders kunt en je wordt meegesleurd, 
realiseer je dat die God een blijvende werkelijkheid is. Als je daar deel van, bent is dat een 
eer, dat moet je aanvaarden. Zeg dan: Heer, Uw wil, want ik kan het voor mijzelf nu niet als 
wil zien. 

Vrienden, als ik u Jezus zo teken, dan klinkt het hier en daar een beetje ketters. Als ik zeg dat 
b.v. de biecht geen sacrament is zal men mij aanvallen. Maar waar heeft Jezus gezegd dat de 
biecht, en zeker de oorbiecht, vrijdom van zonden en schuld kan geven? Hij zegt het nergens. 
Maar hij zegt wel: “Hij die zijn schuld bekent voor het volk en de Vader, is daarvan bevrijd” en 
dat is iets wat elke psycholoog en zeker de psychiater, zelfs van deze dagen, zal erkennen. 
Wat is uitgesproken houdt op een probleem te zijn. Let wel, Jezus is helemaal niet de man die 
zegt: dit is zus en dat is zo. 

Over het huwelijk zegt Jezus: “Waar ware liefde is, daar is de eenheid Gods in twee mensen 
wederkerig erkend.” Het is iets groots. Maar hij zegt niet: Dan gaan we een formule uitspreken 
en het is voor elkaar. 

Jezus bouwt geen kerken. Als ik u iets in het ware leven en de ware leer van Jezus moet 
trachten te laten zien is het wel dit: Jezus is geen kerkstichter. Hij is zelfs geen profeet in de 
gewone zin van het woord. Jezus is een mens die de eenheid met zijn God vindt en die de 
geheimen van die eenheid wil delen met een ieder, ook met de 72, ook met de 144. Hij wil hun 
duidelijk maken hoe elke mens in zich een deel van het Goddelijke draagt en tot uiting kan 
brengen. Dat is het wat op Pinksteren de doorslag geeft. Niet een heilige Geest. Zeker, een 
stormwind, een gebeuren, een ontwikkeling, waarin de eenheid van de elementen en de mens 
plotseling doorbreekt, waarbij de grenzen van het menselijk weten breken en het goddelijk 
weten, een ogenblik daarvoor in de plaats kan treden misschien. 

Jezus brengt ons in feite de leer van de gelijkheid, van de naastenliefde, van de 
rechtvaardigheid. Als hij zegt: “Waarlijk, zalig zijn de armen van geest”, dan zegt hij: Degenen 
die door jullie worden geminacht zijn evenals jullie deel van God. Zij in hun eenvoud 
aanvaarden het waar jullie bedenkingen hebben. Daarom zijn zij zalig. 

“Zalig zijn de treurenden, want ze zullen getroost worden.” Iemand die het leed erkent, erkent 
een deel van God in zich en hij Zal het evenwicht vinden. Want God is de rechtvaardigheid, Hij 
is het evenwicht. Zo moet u dat zien. 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 10 

Als Jezus spreekt over b.v. het bevrijden van gevangenen zegt hij iets wat in deze dagen zelfs 
bijzonder strafbaar zou zijn. Stel u eens voor dat u een gevangene uit het Huis van Bewaring 
gaat bevrijden. Een goed werk, let wel, staat in de evangeliën. Het staat zelfs in uw 
catechismus. Maar als u dat gaat doen wat bent u dan? Een misdadiger in de ogen der 
mensheid. Jezus zegt: “Niemand heeft het recht een mens gevangen te zetten. Niemand mag 
honger lijden zolang er nog een mens is die te eten heeft. Niemand moet naakt rondlopen 
zolang er nog iemand is die hem kan kleden. Jullie zijn één geheel.” 

Jezus is de man die ingaat tegen de bestaande orde. Jezus is de leraar die de eenheid met God 
in de plaats wil stellen van menselijk gezag, menselijke wetten en gebruiken. Jezus wil de 
spontaniteit van het Goddelijke laten regeren. Daarnaast onderwerpt hij zich, met een 
erkenning van: een deel van Gods werkelijkheid is ook mijn leven, soms tot het 
onvermijdelijke. Zo gaat hij naar Jeruzalem. Zo gaat hij naar Gethsémané. Zo gaat hij naar de 
schedelplaats Golgotha. En zo herrijst hij uit het graf, want hij is deel van een goddelijke 
werkelijkheid. 

Misschien kan ik dit inleidende deel over de leer en het wezen van Jezus het best besluiten met 
een paar woorden, die behoren tot een lering, die hij nabij het meer van Tiberias voor een deel 
van zijn leerlingen heeft uitgesproken. 

“Bedenk wel: God is in alle dingen; daar waar hij niet in is, vinden wij slechts 
verblinding en schijn.” 

“Tracht de werkelijkheid te puren uit de schijn. Laat haar voor u ontstaan en erken haar 
in nederigheid, u buigend voor de God Die in zijn wijsheid het Al beschikt.” 

“Beheers de schijn, opdat gij niet zijt als de dwazen die zich buigen voor het gewaad en 
de mens niet erkennen.” 

Ik hoop dat ik niet dit tweede deel het beeld dat u van Jezus en zijn leer hebt, wat heb kunnen 
verhelderen. Ik wil uw geloof niet wijzigen. U mag uw eigen opinie daarover hebben. U mag er 
zelf over nadenken. Dit is geen evangelium, geen onaantastbare waarheid. Het is alleen de 
waarheid zoals wij die hebben leren kennen en dan nog slechts een klein deel van een grote 
waarheid. 

Ik wil u erop wijzen dat u rustig in verweer mag komen. Het is niet uw plicht om alleen maar 
te vragen. U mag ook zeggen: Dat vind ik onaanvaardbaar. Want Jezus is niet de suikerzoete 
figuur die met zegenende hand over de wereld gaat. Jezus is ook niet de ruige proleet die in 
opstand is gekomen, de geketende. Jezus is de vrije, die gaat door de schijn zonder zich door 
iets te laten afleiden. 

DISCUSSIE 

� Als God in alle dingen is maar niet in de schijn, hoe kunnen we dan onderkennen wat schijn 
is, die zich in onze ogen voordoet als behorend tot alle dingen? 

Dit is een betrekkelijk moeilijke vraag: Hoe kunnen wij schijn herkennen die zich aan ons als 
werkelijkheid voordoet? 

Ik zou zeggen: dat kunt u pas als u God kent. De mens, die innerlijk (en hier baseer ik mij 
zelfs op de leringen, die Jezus heeft gegeven) doordringt tot het begrip van eenheid met God, 
erkent die God in alles waarin Hij leeft. Hij erkent al datgene waarin God leeft als deel van 
zichzelf. Dat wat buiten hem staat is schijn en onbelangrijk, het is geen deel van zijn wezen. 
Het is een vergankelijke vorm of, vaker nog, een illusie door mensen geschapen. Voordat men 
zover is kan men misschien menige schijn doorzien. Om u een voorbeeld te geven: In deze 
wereld lijken socialisme en marxisme volkomen reële zaken. Toch kan aan de hand van de 
praktijk worden bewezen dat het marxisme - zeker waar het zijn idee van totaal staatsbezit en 
staatsregeling betreft - niet hanteerbaar is op de wijze waarop Marx dit voorstelt. Wij kunnen 
aantonen dat de stellingen van het marxisme zoals ze b.v. in Rusland worden toegepast, direct 
in strijd zijn met de werkelijkheid. Want die stellingen erkennen de noodzaak van staatsbezit, 
maar gelijktijdig gaat de staat over tot maatregelen, die steeds weer een privé-kapitalisme 
nabij komen. Als u de dingen naar hun uiterlijk beoordeelt, dan ziet u dus schijn. Als u echter 



© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 11 

de werkelijke inhoud erachter beseft, dan ziet u iets van de werkelijkheid. Maar zelfs dit vraagt 
een tamelijk grote kennis en zeker ook praktisch inzicht. 

� Is het waar dat Jezus na zijn opstanding ook nu nog in het etherisch lichaam voortleeft op 
de zuidelijke hellingen van de Himalaya, c.q. als Meester Jezus in de Libanon en dat zijn 
voertuigen ook gebruikt zijn door St.Patrick, die men als een Engelse incarnatie van Jezus 
beschouwt? 

Ik kan deze drie punten alle ontkennend beantwoorden. Jezus manifesteert zich weliswaar in 
een etherische en soms zelfs stoffelijke vorm, maar hij doet dit nimmer binnen een gewone 
lichamelijkheid, zoals in het geval van St. Patrick. Hij doet dit ook nimmer blijvend. Zijn wezen 
staat immers buiten het tijdsverloop van deze wereld. Als zijn liefde en belangstelling voor de 
mensheid hem toch met dit tijdsverschijnsel van de mens in contact brengen, zo is dit niet om 
met die mens te leven in een menselijke vorm, maar om in die mens het eeuwige begrip van 
de werkelijke vorm wakker te maken. 

� Dus u acht die stellingen volkomen onjuist? 
Ik acht die stellingen volkomen onjuist en meen dit te mogen doen op grond van de feiten die 
mij bekend zijn. 

1.  Jezus is enkele malen in de Himalaja verschenen met andere Meesters, waaronder ook de 
Boeddha, maar hij heeft daar nimmer blijvend gewoond. 

2. Jezus is niet in de Libanon of elders blijvend in verschijning getreden. Degene die zich daar 
als Meester Jezus manifesteert, is niet identiek met Jezus Christus of Jezus van Nazareth. 

3. In het Engelse geval hebben we te maken met iemand, die misschien op een bepaald 
ogenblik als weergever of drager van een deel van Jezus’ krachten kan optreden, maar de 
normale ontwikkeling van het lichaam vanaf de geboorte maakt wel duidelijk, dat hier ten 
hoogste van een reïncarnatie sprake zou kunnen zijn en Jezus is die fase te boven. Hij 
behoeft niet te reïncarneren, omdat hij zich overal waar hij dit noodzakelijk acht, in welke 
vorm dan ook kan manifesteren. 

� In de "Brieven van de Meesters” wordt opgemerkt dat, Jezus een mens van de 5e ronde is 
en dus beschikt over meer verfijnde voertuigen. Wat is hiervan bekend? 

Als een geest een ronde heeft doorgemaakt (we kunnen zeggen een cyclus, een rassencyclus 
b.v. of een levenscyclus) en daarin bewust is geworden, dan ontstaat er een beheersing van 
de sferen en van alle voertuigen welke in die sferen worden gebruikt. Dit betekent dat bij een 
eventuele incarnatie op aarde de begaafdheid om uit de sferen te putten en daar te handelen 
kan blijven bestaan. Het houdt dus ook in dat b.v. een visuele waarneming altijd automatisch 
door een soort helderziendheid wordt aangevuld, dat naast het horen van woorden men ook de 
gedachten waarneemt, dat men niet alleen het uiterlijk van de mens ziet maar ook zijn 
uitstraling, waarin het totaal van zijn wezen tot uiting komt enz. 

� Op een vrijdagavond-bijeenkomst werd opgemerkt dat Jezus mogelijkerwijs via een soort 
onbevlekte ontvangenis is geboren. Mattheus vermeldt echter een vaderlijke afstamming 
van David. Welke van beide stellingen is juist? 

Mattheus vermeldt geen vaderlijke afstamming van David, maar bewijst dat zowel Maria als 
Jozef behoren tot het geslacht van David, dit om duidelijk te maken dat in Jezus de profetien, 
dat de Messias een afstammeling van David zou zijn, zijn bewaarheid. 

Als we het hebben over maagdelijke conceptie bedoelen we hiermee, en dat zal de wetenschap 
van vandaag kunnen bevestigen dat een eicel door prikkeling van buiten, maar zonder dat de 
zaadcel daarin doordringt, tot splitsing kan overgaan, zodat daardoor een levenstype ontstaat 
dat uiterlijk de waarden van een mens bevat, maar waarvan het aantal erfelijkheidsfactoren de 
helft is. 

� Is dat het geval geweest bij Jezus? 
Voor zover mij bekend is dat niet bij Jezus het geval geweest. Wel is zeker dat Jozef niet de 
vader was. Zover wij kunnen nagaan was de vader een der zogenaamde engelen uit de 
Esseense orde. Daarmee werd de hoogst ingewijde aangeduid. 

� Het leven is toch heden in de openbarende Christusfunctie als mens? Is er nog een apostel 
onder ons, ook in Nederland? 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 12 

Wat is een apostel? Een apostel is iemand die een boodschap van waarheid brengt. Als wij het 
zo interpreteren dan zijn er zeer veel apostelen. Sommigen bewust en wetend, anderen meer 
onbewust. Indien we stellen: Er is een apostel als een directe volgeling van Jezus, in 
Nederland b.v., aanwezig, dan acht ik dit niet juist. Iemand die in deze tijd optreedt als 
gemachtigde van de grote geestelijke genootschappen en broederschappen (b.v. de Witte 
Broederschap) vertegenwoordigt in de eerste plaats de goddelijke wil en waarheid en dus niet 
een apart deel daarvan. Of het is een figuur die voor zich deze macht en waarheid heeft 
gedragen, met daarnaast de besluiten en krachten van een gemeenschap waaraan hij zich 
vrijwillig kan onderwerpen. In deze zin, zou ik zeggen, is er geen apostel aanwezig. 

Ten laatste wil ik opmerken: Elke mens die tot het besef komt van de innerlijke waarheid en 
daarmee zijn God vindt, zal alleen reeds door te leven volgens de waarde van die God een 
apostel zijn, daar hij de juiste levenshouding – dit is zeer belangrijk – en de juiste geestelijke 
instelling onder de mensen brengt, ook al zou hij niet lerarend spreken. Door zijn uitstraling 
alleen al zal hij de mens reeds in de gelegenheid stellen innerlijk zijn God dichter te benaderen 
en zo dus meer bewust te worden van de werkelijkheid. 

� Hebben de apostelen de woorden die Jezus uitsprak direct opgeschreven? 
Dit is uitdrukkelijk niet gebeurd. Het is ook begrijpelijk als u zich realiseert, dat het aantal 
mensen dat met enig gemak kon lezen en schrijven, zeer klein was in Jezus tijd en misschien 
één op de vijf- tot tienduizend bedroeg. Bij een kleine bevolking kunt u begrijpen wat dit 
betekent. Zelfs de Levieten, ofschoon de stam van Levi er een was van priesters en schrijvers, 
konden vaak niet werkelijk lezen, maar slechts uit het hoofd geleerde bijbelteksten herkennen 
aan dat deel van de schriftrollen dat zij voor zich hadden. Als u zich dat realiseert zult u 
begrijpen dat van een neerschrijven niet zo gemakkelijk sprake was. Er wordt wel beweerd dat 
verschillende, meestal niet-Joden of geleerde Joden aan de hand van hetgeen de apostelen 
vertelden een deel hebben vastgelegd. (Prokrates, de Griek, Philippus, ook een Griek van 
halfjoodse afkomst, en nog enkele anderen.) Maar als wij nagaan hoe deze zijn verwerkt, dan 
blijkt dat de eerste geschriften zijn ontstaan ongeveer 40 jaar na Jezus dood, terwijl het eerste 
der thans geldende Evangeliën pas openbaar is geworden in het jaar 80 na Jezus dood. Dit 
laatste werpt bovendien de vraag op of het wel een persoonlijk schriftuur is geweest van de 
genoemde stellers. Het is namelijk zeer waarschijnlijk dat deze is geschreven door klerken, 
zoals ook de brieven van Paulus en Petrus niet door henzelf werden geschreven maar door 
schrijvers of klerken, een soort secretaris.  

� Hoe zit het met het eenmalige offer dat Jezus Christus bracht aan het kruis om de 
mensheid te redden? Volgens de kerk-opvatting is dit werkelijk eenmaal. En of je er in 
gelooft of niet, hij heeft de zonden der mensheid op zich genomen en is voor ons 
gestorven. Dit heb ik altijd als een belasting voor mijn geweten gevoeld. Volgens mij maakt 
ieder mens een dergelijke 'kruisgang' door. Hoe hij dit verwerkt is een persoonlijke zaak. 
Ook in deze mens komt dan het moment van aanraking met de God in hem.  

Ja, ik kan daar natuurlijk heel veel over zeggen, maar laten we brginnen met een vraag. Als 
iemand in het verzet is gestorven, is hij dan gestorven voor geheel Nederland, voor de gehele 
wereld, voor de vrijheid, of misschien voor de schulden van andere Nederlanders en de schuld 
van de Duitsers? Mij dunkt dat dat heel moeilijk is te beantwoorden. Toch is die situatie 
ongeveer dezelfde. Jezus sterft door zijn besef van de gebondenheid van de mens. Of dit een 
zondelast is betwijfel ik, want het begrip zonde wordt het eerst kerkelijk als een eeuwige 
waarde gehanteerd. Zelfs in het Judaïsme wordt het eerder als een schuldig-zijn beschouwd en 
staat dan als een schuld tegenover God zoals men ook schuld tegenover de mens kent. Iets 
wat dus kan, worden afgedaan, wat hanteerbaar blijkt. 

Als Jezus beseft dat hij moet sterven om zo zijn leer althans enig gehoor en enige blijvende 
waarde te verschaffen, dan doet hij dit dus in wezen voor de mensheid. Maar dat is heel iets 
anders dan te zeggen: Hij belaadde zich met alle zonden der mensheid. Hier wordt gegrepen 
naar het Judaïs gebruik een bok in de woestijn te zenden, beladen met de schulden van het 
volk, iets wat ook een symbolisch gebaar was. Laten we dat niet vergeten. Het diende om het 
volk zich rein te doen gevoelen, zodat het met het offer van een andere geitebok (in dezelfde 
rite) zich kon vertonen voor het aangezicht Gods. Op deze manier mag u zich dit zondelast 
dragen dan wel voorstellen. De werkelijkheid van Jezus leer echter is niet: Ik sterf voor uw 
zonden opdat gij bevrijd zult zijn. Zijn leer is gebaseerd op andere woorden: "Ik ben u de weg 
en de waarheid" en dan "Volgt mij." 



© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 13 

Jezus is de weg. Hij toont ons de werkelijkheid van de relatie met God. Hij is de waarheid. Hij 
oordeelt niet aan de hand van menselijke waarden, maar alleen krachtens de God, die hij in 
zich kent. Hij leeft zijn leven volgens die inhoud en bestemming. Elke mens die deze weg wil 
gaan moet God in zich vinden en moet voor zich die goddelijke wil vervullen. Dit houdt in dat 
de verlossing misschien door Jezus gemakkelijker bereikbaar is geworden, maar dat zij ergens 
toch is en blijft: een zaak tussen de mens en zijn God. 

Hierbij moet ik u erop wijzen dat het stellen van een middelaar als Jezus onrechtvaardigheid in 
God veronderstelt, een onvolmaaktheid, een partijdigheid. Dit kan passen ten aanzien van een 
soort stamgod, dit kan echter nooit passen ten aanzien van een kosmische God, die in alle 
dingen gelijkelijk tegenwoordig en werkzaam is. 

Degenen die Jezus niet zouden aanvaarden, om welke reden dan ook, zouden volgens vele 
kerkelijken zijn uitgesloten van de genade en de verlossing. Een God die dat toepast is geen 
werkelijke God. Hij is hoogstens, ik herhaal het, een stamgod. Hij kan niet de hoogste instantie 
zijn, datgene wat het gehele Al in evenwicht houdt. Daarom stel ik dat de mens het beeld, dus 
de weg van Jezus voor zich kan waarmaken, dat hij – dankzij de werkelijke leer van Jezus – 
innerlijk het begrip van eenheid met God en wereld kan bereiken, en dat hij hierdoor de zonde, 
de schuld, achter zich kan laten. 

Ik heb u er zojuist al op gewezen dat Jezus een paar gelijkenissen geeft, waarin het onrecht in 
feite wordt beloond, denkt u maar aan de onbetrouwbare rentmeester. Het gaat er dus 
kennelijk niet om wat je doet, maar om datgene wat je in jezelf aan begrip en aan andere 
waarden bereikt. Daarmee is wel duidelijk, dat elke mens zijn eigen weg moet gaan en dat ook 
elke mens ergens een beproeving vindt, die misschien dan wel geen Golgotha is, maar die dan 
toch in ieder geval een loutering betekent, een sterven voor de wereld van schijn en een 
herboren worden in de wereld van de goddelijke werkelijkheid, een herboren worden in het 
Koninkrijk Gods. 

� Ik heb eens een geschrift gelezen, waarin wordt gezegd dat het Jezus onaangenaam was 
dat door de christengemeenschappen zo heel erg de nadruk wordt gelegd op zijn 
lijdensdood en zo weinig op zijn leer. Daar werd eigenlijk gesuggereerd, dat de crucifix met 
de lijdende Christusfiguur als symbool moest verdwijnen en dat meer op de leer van 
Christus moest worden gelet. Is dat zo?  

Ja, dat is in zekere zin volledig waar. U moet zich nu even indenken wie Jezus is. Een 
volwassen geest uit de hoogste sfeer, maar nog steeds met de mensheid bezig. Hij heeft deze 
mensheid de weg getoond die ze zelf moeten gaan om diezelfde status van volledige vrijheid 
en eenheid in en met God te bereiken. Nu gaan de mensen zeggen: Ja, maar dat hoeven wij 
niet te doen, als we maar geloven. Want hij is doodgegaan en daarom hoeven wij het lekker 
niet meer te doen. 

Dit is gewoon een kwestie van geestelijke luiheid, een afschuifsysteem. U kunt wel begrijpen 
dat Jezus daar helemaal niet gelukkig mee is en ook helemaal niet gelukkig is als iemand 
begint met Onward Christian soldiers met het kruis voorop en vervolgens in zijn naam de 
heidenen de kop gaat inslaan. U kunt ook wel begrijpen dat Jezus absoluut niets voelt voor 
politici, die er zich op beroemen dat zij met de bijbel in de hand en Jezus leer de christelijke 
waarheid en de noodzakelijke zedelijke en morele waarden in het volk vertegenwoordigen. Een 
gewoon mens wordt er al misselijk van en als Jezus, die heeft geprobeerd de mens te zeggen 
'je moet het zelf doen' ziet hoe hij als machtsinstrument wordt misbruikt en hoe zijn naam, 
zijn leer wordt vertekend tot een politieke intrige, dan moet hij er toch ook misselijk van zijn. 
Gelukkig kan hij dat niet. 

� Dus eigenlijk moeten we dat symbool van het kruis, dat vooral in de katholieke kerk zo 
heel erg naar voren wordt gebracht, een beetje loslaten; het kruis is toch niet het 
belangrijkste van Christus geweest? 

Kun je dat veranderen? Nee, laten de mensen het zien als een aansporing om voort te gaan op 
de weg en niet als een soort zegel, een bewijs, dat dat allemaal is gebeurd. Dan ben ik het 
ermee eens dat ze het kruis gebruiken. Zoals ik mij in Nederland nooit zal verzetten tegen de 
vele monumenten voor hen die zijn gevallen in oorlog en verzet, maar het de mensen wel 
verwijten dat ze die gebruiken als symbolen van haat en niet als een aansporing om de 
eenheid van streven te bewaren, waarin en waarvoor die anderen tenslotte toch zijn 
gestorven. Het ligt er maar aan hoe je het benadert. 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 14 

� Maar Jezus was toch niet een man van smarten? Hij was de man van de blijde moed, zou ik 
haast zeggen. 

Waarom ook niet een man van smarten? Een herrijzenis betekent afscheid nemen van heel 
veel. Een geestelijke hergeboorte betekent voor u, dat u zeer vele lievelingsideen en misschien 
zelfs voorrechten – uzelf toegekend of opgeëist - zult moeten opgeven en dat is ook 
smartelijk. Het is maar hoe u het wilt zien. 

Dat Jezus in de eerste plaats de blijmoedige aanvaarding is van alle dingen in het leven mag 
men niet vergeten. Wat dat betreft geloof ik, dat als Jezus vandaag de dag op aarde zou zijn, 
hij liever de Beatles zou horen dan een traag galmende gemeente, die haar eigen druipende 
vroomheid laat overspoelen door een slecht preludiërend orgel. Waarmee ik niet wil zeggen 
dat ik persoonlijk een bewonderaar ben van de geluidsorkanen door de genoemde sterren 
voortgebracht. 

� Kunt u zeggen hoe een geleerde als Calvijn ertoe komt een zo zwaarmoedig en eigenlijk 
ook zo wreed geloof op te bouwen? 

Een mens die zichzelf miskend voelt in de wereld, die meent dat het leven hem alles ontzegt, 
zoekt daarvoor een rechtvaardiging. Hij ziet dit dan als de beproeving, de last, die hij moet 
dragen om later iets te bereiken. Het is een bekend ontvluchtingssymptoom. We vinden het 
overal, zelfs in de literatuur. Verder moeten we ons realiseren dat zo iemand behoefte heeft 
aan gezag en dat hij dit gezag, juist omdat hij persoonlijk het idee van liefde, het gevoel van 
genegenheid voor het leven ontbeert, hard en dictatoriaal zal uitdrukken. Calvijn is, neemt u 
het mij niet kwalijk, een soort geestelijke Hitler, zoals Luther een soort geestelijke Mussolini is. 
Een beetje meer van het goede leven houdend, maar ook een absoluut machtsbegrip 
opbouwend in de naam van een vrijheid, die hij in wezen alleen zichzelf toestaat. 

Daarom moeten we goed onthouden dat reformatoren mensen zijn, die vaak niet in de eerste 
plaats in verzet komen tegen het onrecht in de kerk maar tegen het onrecht dat hun naar hun 
gevoel door het leven of door die kerk wordt aangedaan. Dit geldt ook voor Zwingli, voor Huss 
en voor zovele anderen. Zelfs als we kijken naar b.v. Brigham Young (stichter der 
Mormonenkerk), dan zien we dat deze hervormer op de een of andere manier niet in de 
maatschappij past en door zijn openbaring, zijn vernieuwing, aan de werkelijkheid ontvlucht. 

Het spijt me dat ik de reformatie, die zoveel goeds heeft gedaan, hier in dat bekende 
wapperende kledingstuk moet tonen. Maar onthoudt u goed: de reformatie is het verzet 
geweest niet tegen de kerk, de hervorming van het christendom, maar tegen de heersende 
sociale omstandigheden. Daarom was de hervorming in Noord-Nederland zo sterk. Het was 
een poging de rijkdom van de kloosters in handen te krijgen. Daarom werd het ook in 
Duitsland zo sterk. Het was een poging zich onafhankelijk te maken van het gezag van Rome, 
waardoor ook de anglicaanse kerk in Engeland zo machtig werd. Zo kan ik doorgaan. 

Begrijp goed dat deze vernieuwingen veelal niet ware geestelijke vernieuwingen zijn, ze 
worden als zodanig gepresenteerd. Maar omdat er veel mensen zijn die geloven dat ze zijn wat 
ze voorgeven te zijn, ontstaat er in die mensen, meer dan in de eerste verkondigers, een 
nieuwe waarheid. 

Als die waarheid niet wordt gebruikt als een zelfrechtvaardiging, als een poging persoonlijk 
overwicht te scheppen, een ‘ik ben beter dan jij’, dan voert dit heel vaak tot een terugkeer 
naar meer primaire christelijke waarden en leerstukken. Maar dit is dan niet in de eerste plaats 
aan de hervormers te danken. 

� Wat is uw oordeel over de keuze van het christendom van de naam Goede Vrijdag voor de 
dag van de kruisiging? 

Ongetwijfeld menen ze dat daar iets goeds is gebeurd en aangezien zij menen dat daar de 
verlossing plaatsvond, hebben ze wel gelijk. Er zijn wel meer gekke ideeen. Waarom noemt 
men b.v. de dag dat Nederland met een nieuwe begroting wordt belast Prinsjesdag? 

� Omdat het zo prinselijk heerlijk is. 
U ziet het, we kunnen het altijd wel verklaren. Deze dingen moeten we werkelijk niet zo 
serieus nemen. Persoonlijk doet Klaproosdag mij meer denken aan een klapzoen dan aan een 
oorlogsgraf. Nee, ik vind die keuze niet kwaad en ik vind haar niet goed; ik kan haar 
accepteren zoals ik elke naam kan accepteren. Het gaat niet om de naam, het gaat om 
datgene wat men erin voelt. Als ik mij hier nog één opmerking mag veroorloven. Er is een tijd 
geweest dat elke goede katholiek – om niet te zeggen elke goede christen – op Goede Vrijdag 



© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 15 

rond twee uur zijn werkzaamheden staakte tot rond vier uur en later dit werk inhaalde, om in 
die twee uur in rust en stilte te herdenken dat Jezus had geleden, was gestorven en zou 
herrijzen. Op het ogenblik gunt men oorlogshelden nog wel twee minuten stilte, maar op die 
herdenkingsdag waarover de hele wereld zo spreekt, is het zelfs in de meeste katholieke 
landen op het ogenblik business as usual. Dat vind ik een veeg teken. Het maakt duidelijk dat 
zelfs deze kerk met haar verlossingsleer zich in de praktijk meer en meer verwijdert van de 
erkenning van het wezen van Jezus en de belangrijkheid ervan. Het is of de kerken langzaam 
maar zeker alleen in de spiegel kijken en zichzelf beschouwende uitroepen: Ziet, hier is het 
gezag van Jezus en de rest kan me niks verdommen. Ik vind dit treurig. Dat was mijn 
commentaar erbij. Neemt u mij niet kwalijk. 

� In de beantwoording van een der vragen hebt u gesproken van een engel uit de esseense 
gemeenschap, die een ingewijde was. Was dit een levende figuur of b.v. een engel der 
verkondiging? 

Dit waren levende mensen, over het algemeen van wat rijpere leeftijd, die binnen deze 
gemeenschap, waar men dus zeer ascetisch leefde, golden als gezaghebbers, als stemmen 
Gods of als profeten. Men noemde hen dan ook vaak boodschappende engelen, vandaar de 
verkondiging door de engel Gabriël. Zij zouden, althans onze studies tonen dit aan, in vele 
gevallen trachten bijzonder begaafde voertuigen te scheppen, waarbij de geestelijke waarden 
van de engel plus de onschuld en de genetische dus uit de voorouders stammende 
eigenschappen van een maagd een bijzonder kostbare vrucht zouden voortbrengen waarin een 
hoge geest zich zou kunnen uiten. Het is aan te nemen dat niet slechts Jezus, maar ook het 
eerste kind van Anna een dergelijk kind is geweest. 

� Is dat eigenlijk niet mogelijk geworden door een vorm van magisch denken of handelen? 
Zo zou u het kunnen noemen. Deze praktijken vallen in het algemeen zeker onder het woord 
magie. 

� Ik heb altijd moeite gehad het mystieke lichaam van de Christus te begrijpen. 
Het mystieke lichaam van de Christus is een illusie, althans, indien men dit wil zien als een 
lichaam dat bestaat door b.v. bemiddeling van een kerk. Maar indien wij elk voor onszelf de 
Christus als geest, als kracht erkennen, beleven en uiten (dus behorend tot dit Koninkrijk 
Gods) dan wordt de Christusgeest, de mystieke Christus, de liefde Gods in ons openbaar en 
zijn wij allen gezamenlijk, elk in onze wereld, de belichaming daarvan. Dan vormt ons innerlijk 
erkennen van deze waarde over het geheel genomen het mystieke lichaam van Christus. Ik 
hoop dat dit duidelijk is. 

� Het is dus niet afhankelijk van een doop? 
Dit is niet afhankelijk van een doop. Ik hoop dat niemand mij dit kwalijk neemt. Of dacht u dat 
een magisch ritueel met een paar druppels water waarin wat zout en asse zijn gedaan,. in 
staat zou zijn ineens het bewustzijn van een kind te openen? Als iemand zich bewust tot God 
erkent – of hij nu mohammedaan is, boeddhist, zen-boeddhist, taoïst of wat anders – en hij 
zoekt deze God in zichzelf, Hem erkennend als een Wezen van rechtvaardigheid en liefde, dan 
is hij deel van deze mystieke Christus, want dan erkent hij het wezen van de Christus-kracht. 
De naam die wij aan die dingen geven doet er niets aan toe of af. Wat in de oudheid Re werd 
genoemd of de verlossende Osiris, is nu misschien geworden Jezus en God de Vader. Maar het 
denkbeeld erachter, het besef van een goddelijke liefde die de mens opneemt in een 
eeuwigheid reeds nu, en een liefde die zich niet alleen beperkt tot één mens of tot een 
uitverkorene, maar die zich openbaart in het totaal van de schepping, of dat op deze wereld is 
of ergens anders, dat is het mystieke lichaam. Die erkenning vormt de gemeenschap met de 
Christus en zo de uiting van de Christus in alle werelden. 

� In het kerkelijk jaar keert steeds de lijdenstijd van Jezus terug. Nu is door proeven 
bewezen, dat omstreeks de tijd van volle maan samenvallend met Goede Vrijdag, deze 
maan elk jaar ook een bijzondere invloed heeft. Is dit nu ook kosmisch? 

Ik hoop dat ik u niet teleurstel als ik zeg dat het kerkelijk jaar niet door de kerk zelf is 
ontworpen, maar is overgenomen uit de oude godsdiensten. Ik wil u eraan herinneren dat ook 
nu nog hier en daar, zij het dan niet op Goede Vrijdag, in christelijke gebieden het uitdrijven 
van demonen plaatsvindt rond Goede Vrijdag en dat op Pasen het Paasvuur, het nieuwe vuur, 
wordt aangestoken, vaak met stukken hout die bewaard zijn van het kerst- of midwintervuur. 
Dit zijn gebruiken die al voor Christus bestonden bij de zogenaamde Germaanse en Keltische 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 16 

stammen. Men vindt soortgelijke natuurgebruiken ietwat anders terug in Egypte, waar ze in 
verband staan met de fasen van de Nijl. Verder vinden we dergelijke gebruiken – met ook 
weer ongeveer dezelfde tijdsindeling – terug in de zogenaamde Brahma-Vishnoefeesten, 
waarbij het feest van Goede Vrijdag en de lente bijna samenvallen met een overigens niet elk 
jaar gevierd feest van Krishna. Ik wijs u erop dat het hier dus gaat om een natuur-ritme, dat 
in vele godsdiensten tot uiting kwam reeds voordat het christendom bestond. 

Het is duidelijk dat het christendom, toen het zich ging uitbreiden ongeveer in de jaren 500 tot 
1000, deze oude ritmen niet ongedaan kon maken, zij spraken te veel voor zichzelf. Daarom 
heeft men de kerkelijke vieringen daaraan aangepast. Toen in Rome eenmaal sprake was van 
een normalisering heeft men het gemiddelde genomen van deze verschillende data en daarop 
Kerstmis, Goede Vrijdag, Pasen, Pinksteren e.d. vastgesteld. 

Ik hoop dat u het mij niet kwalijk neemt dat ik dit zo zeg, maar de kerkelijke kalender is in 
veel opzichten, ik wil niet zeggen diefstal, maar dan toch wel ontleend aan onder meer 
Etruskische, Romeinse, Griekse en Judease gebruiken. Ook is er een deel van de 
Zoroaster-leer in opgenomen. Er zijn elementen in aan te tonen die typisch Indisch zijn en 
zelfs enkele dingen die we in China kunnen terugvinden. De voorstelling die men zich maakt 
van engelen en duivelen blijkt ontleend te zijn aan de heidense goden. Zelfs de heldengestalte 
van Christus als Vorst der wereld blijkt te zijn ontleend aan een halfgoden-voorstelling die al 
zeer oud is. 

� Maar deze voorstellingen zijn toch machtige gedachtevormen? 
Inderdaad, het zijn machtige gedachtevormen, die thans ook binnen de kerken werkzaam 
kunnen zijn, maar die daarom nog niet het eigendom van die kerk zijn. of door die kerk 
ontstonden. Waarmee ik probeer duidelijk te maken, dat de leer van het christendom niet, 
zoals de bedoeling is, een vrije persoonlijke leer is geworden, maar eenvoudig een nieuwe 
reeks godsdienstige voorstellingen en wetten, die in feite identiek zijn met of ontleend zijn aan 
oude godsdiensten. Er is zelfs veel in de moderne marialogie dat sterk herinnert, schrikt u niet, 
aan de Isis-verering, de Isthar-verering er, zelfs aan de Diana-verering. Wij mogen dus nooit 
voorbijzien aan het feit dat wat de kerk van Rome heet en wat ook het latere daaruit 
stammende christendom is geworden, eigenlijk een hutspot is van oud heidendom, opgediend 
met een saus van een christelijke leer, die door de meesten eerst van het gerecht wordt 
afgekrabd voordat ze het verteren. Jammer, maar waar. 

� Heeft het tijdstip van de kruisiging van Jezus iets te maken met dit ritme? 
Nee, het tijdstip van Jezus kruisiging en dood staat zelfs niet vast. Het is wel vastgesteld, 
maar we moeten ook hier weer heel voorzichtig zijn, want er wordt gebruik gemaakt van een 
heel andere dagindeling. De dag begint om 6 uur is morgens, dat is het eerste uur. We moeten 
verder rekening houden met het feit dat in dergelijke verhalen de getallen vaak gekozen zijn 
op grond van bepaalde semantische en kabbalistische waarden. Jezus is b.v. niet precies 33 
jaar geworden. Zo kan ik meer van dergelijke onjuistheden opnoemen. 

� Wat zou dan wel zijn leeftijd zijn geweest? 
Dat moet ik even omrekenen. Volgens uw jaartelling: 35 jaar, 6 maanden, 2 weken en 3 dag. 
Daar heeft u dan de precieze ouderdom. Hierbij mag ik opmerken dat de geboorte niet te 
middernacht plaatsvond maar rond het zevende uur, en niet op 25 december, maar tegen het 
einde van februari. 

� De vorige keer zei u maart. Is dat een andere telling? 
Ik reken het zo goed mogelijk om in uw kalender en meen dat het ongeveer juist is. Ik geef 
toe dat er onjuistheden kunnen zijn, maar ik heb niet de tijd om zo snel al die gegevens te 
herleiden, omdat ik in de eerste plaats moet uitgaan van een maan-kalender. Deze moet ik 
omrekenen in een zonne-kalender, de zonne-kalender dan weer in uw eigen systeem en 
daarnaast moet ik trachten ongeveer de werkelijke tijdstippen te bepalen aan de hand van 
optredende sterren. Dit is nodig aangezien de formulering van de plaatsen in uren e.d. zo 
anders is, dat er praktisch geen mogelijkheid bestaat dit nauwkeurig te bepalen zonder zeer 
uitgebreid differentie-materiaal. 

� Wat bedoelde u met het eerste kind van Anna? 
Anna, een zuster of nicht van Maria, kreeg ook op latere leeftijd haar eerste kind. Ze was 
bovendien een heilige. U kunt het hele verhaal in de hagiografie (biografieen van heiligen) 
terugvinden. Haar eerste kind was kennelijk een bijzonder kind en als zodanig zijn er 



© Orde der Verdraagzamen Brochures 

 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 17 

aanwijzingen dat ze behoorde tot dezelfde sekte als Maria en dat dit kind eveneens een 
pleegkind van de vader was. 

� Wat is er uit dit kind geworden? 
Johannes de Doper. 

� De moeder van Johannes de Doper heette toch Elisabeth? 
Gaat u het rustig na. Ik heb u reeds verwezen naar de hagiografie, waarin u het volledige 
verhaal kunt vinden. Want als we eenmaal beginnen met elke door mij genoemde figuur 
afzonderlijk na te gaan, ben ik bang dat het middernachtelijk uur nog niet het einde van de 
besprekingen zal zijn. 

� Waarom heeft Jezus nooit ingegrepen toen hij zag dat zijn leer zo heel anders werd 
gebracht dan hij heeft bedoeld? 

Omdat je de mens niet kunt dwingen tot bewustwording, hoogstens kun je hopen dat hij zelf 
bewust zal worden. 

� De ster die tijdens Jezus geboorte zo helder scheen, werd die niet gevormd door twee 
sterren die samengekomen waren? 

Nee, dat is niet helemaal juist. Het was wel een zeer bijzondere constellatie, waarin een 
komeet optrad. U kunt dat zelfs nog terugzien in het huidige kerststalletje, waar ook een 
waaierster (een staartster dus) wordt uitgebeeld. Dat is niet onjuist. 

Vrienden, als ik een eind mag maken aan deze, ongetwijfeld voor u belangwekkende 
bijeenkomst, zou ik dat in het kort willen doen met enkele stukjes uit Jezus leer. 

"Indien gij in uzelve de waarheid beseft van datgene wat rond u is en van de waarheid 
Gods, zo zij in u bestaat, dan kunt gij al datgene wat geen eigen wil kent of een wil 
tegenover u stelt, doen beantwoorden aan de goddelijke waarheid." 

"Werkelijke liefde ontkent zichzelf in de aanvaarding van het andere. Zo alleen dient 
men zijn God te beminnen.' 

"Het Koninkrijk Gods is het bewustzijn van de Vader in u, waardoor gij al hetgeen 
beseft waarin Hij Zich uit en deel hebt aan al Zijn wonderen en werken. Besef dit in u 
en gij zijt eeuwig en zult geen tweede dood sterven, want waar uw lichaam verbleekt, 
zult gij u niet meer belichamen." 

"Het duister (dat wat wij hel noemen; dit laatste is mijn tussenvoeging) is het totaal 
afwezig zijn van de aanvaarding Gods. Het is de absolute eenzaamheid, waarin geween 
is omdat men zichzelf niet meer erkent, en knersing der tanden, omdat men al wil 
aanvaarden behalve de waarheid omtrent zichzelf. Daarom zeg ik u: Erken uw waarheid 
en uw schulden, zodat gij - in het licht levend - gekleed moogt zijn in de heerlijkheid 
van de levende God." 

En als laatste en misschien ook wel voor u belangrijkste woord, gezien hetgeen wij vanavond 
hebben besproken: 

"Zo gij de waarheid zoekt bij voortduring, niet slechts buiten u, doch steeds ook uzelve 
bevragende, zo zult gij vinden wat gij zoekt. En ziet, de waarheid is de stem des Vaders 
die spreekt in uw wezen en die zich openbaart in alle dingen." 

Met deze woorden, die ik aan Jezus leringen heb ontleend, hoop ik een waardig slot aan deze 
avond te hebben gemaakt. Ik zou u alleen nog dit willen zeggen: 

Let niet te veel op details. Weetgierigheid is iets anders dan nieuwsgierigheid. Zoek in uzelf het 
weten omtrent de Christus en al het andere valt u vanzelf ten deel. 

Zoek de uiterlijkheden te bepalen en u gaat onder in een waan waaruit niets u kan redden. Het 
is de innerlijke waarde die voor alles belangrijk is. Het uiterlijke gebeuren is bijkomstig. 

Ik hoop dat u in deze geest wilt nadenken over wat wij hebben gezegd over Jezus en dat u 
mij zult willen vergeven dat ik op enkele aspecten van zijn wezen, die meestal worden 
verhuld, zozeer de nadruk heb gelegd. Ook vraag ik vergeving aan degenen die ik in hun 
geloof of kerkelijkheid misschien zou hebben gekwetst. Het is niet mijn bedoeling u uw 
huidige geloof te ontnemen, wél heb ik getracht u bewust te maken van de werkelijke 
waarden die erin schuilen en dat zijn vaak andere dan u meent of die men u meent te mogen 



Orde der Verdraagzamen 

107 – DE WARE LEER VAN JEZUS II 18 

verkondigen. Beschouw hetgeen we hebben besproken als een richtlijn voor uw geloof in God 
en uw volgen van Jezus. 

 


	DE WARE LEER VAN JESUS DEEL II
	HET OPENBARE LEVEN VAN JESUS 

	DISCUSSIE

