
© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

159 - PLANTEN, DIEREN, MENSEN 1

PLANTEN, DIEREN, MENSEN 

(Evolutiefasen) 

Als we naar de wereld kijken, dan onderscheiden wij drie hoofdvormen van leven: de planten 
(de lagere vorm van leven), de dieren (een iets hogere vorm) en de mensen (de 
overspannende vorm). Deze drie vormen zijn voor een groot gedeelte van elkaar afhankelijk. 

In het begin was het zo, dat de plant het alleen kon rooien, omdat de samenstelling van de 
atmosfeer, van de zee en van de aarde voldoende was voor de plant om een gas-stofwisseling 
in stand te houden. Langzamerhand kwamen er dieren. Deze gingen de afgescheiden stoffen 
van de planten inademen en de lucht, die voor de voedingsstoffen van de plant nodig was, 
uitademen. Het resultaat was dat er een soort evenwicht ontstond. Was dat niet gebeurd, dan 
zouden er nu geen planten, geen dieren en geen mensen zijn. 

De mens komt dus uit de dierenwereld voort. Deze mens is in het begin eigenlijk gewoon een 
dier. Dat wil zeggen. hij heeft andere kwaliteiten, maar in een natuurlijke samenhang gedraagt 
hij zich als een dier. Hij is een jager, een omnivoor. Langzaam maar zeker echter begint de 
mens het milieu te veranderen. Hij past de wereld steeds meer aan zijn behoefte aan en heeft 
daardoor invloed op de bestaansmogelijkheden en voor de dieren én voor de planten. De mens 
zou natuurlijk verder en verder kunnen gaan, maar er komt een ogenblik dat de planten tekort 
gaan schieten of dat het evenwicht in de dierenwereld wordt verstoord. Op dat moment wordt 
de mens weer bedreigd. Men zou dan kunnen stellen: ten eerste: planten, dieren en mensen 
hebben elkaar nodig; ten tweede: zij geven elkaar veel en bestaan dank zij elkaars activi-
teiten. Dat is voor de mens misschien een beetje moeilijk te verteren, maar het is toch 
werkelijk waar. 

Indien dit de enige relatie was, dan zouden we een gezellig babbeltje moeten opzetten over 
alles, wat de planten wel en niet doen, de dieren wel en niet doen. Maar er zit nog iets anders 
bij. Zoals bij alle leven op aarde zit in een plant en ook in een dier een goddelijke Vonk. We 
kunnen dat met enige goede wil "bezield-zijn" noemen. Er is een levende kracht, die langer 
duurt dan de plant, het dier, de mens. Die kracht nu heeft een geheel eigen proces van u 
zoudt zeggen evolutie, wij zeggen bewustwording. Dit proces is eigenlijk het interessantste 
bestanddeel van de onderlinge relatie. Het verklaart ook een beetje de afhankelijkheid, die er 
ook materieel blijft bestaan. De plant heeft een betrekkelijk klein deel levenskracht. Dat deel 
levenskracht op zich is belangrijker dan het besef. Het besef (of de geest van de plant) 
vertoeft zelden in de plant. Alleen bij zeer lang levende bomen zien wij dat het leven zich 
meestal associeert met de kruin en zich daarin bevindt, dus niet in de plantaardige weefsels 
zelf. Bij kleinere planten zien we over het algemeen dat de geest daarbuiten zweeft en er 
a.h.w. een soort klokje omheen vormt. Die geest leert bestaanswaarden. Ze leert het 
erkennen van stoffelijke invloeden. Of die nu benoemd worden of niet, is in deze fase zeker 
nog niet van belang. Een plant weet wel degelijk het verschil tussen droogte en vochtigheid, 
tussen vruchtbare en niet-vruchtbare aarde ook al kan ze er niet veel aan doen. Ze kan zich 
aanpassen aan veel dingen; ze kan zich op het licht richten en al die dingen meer. Hieruit 
komt een betrekkelijk eenvoudige scala van besef voort. Hoe langer een plant leeft, hoe groter 
de mogelijkheden worden om alle afzonderlijke factoren te vergelijken. Er is nog wel geen 
sprake van een geheugen in menselijke zin, maar er is – geestelijk gezien - sprake van een 
vergelijken van factoren. Een boom, die 100 jaar oud wordt (dat is voor een boom niet eens zo 
gek oud) heeft een bewust zijn dat aanmerkelijk hoger is dan b.v. een madeliefje. 

Het is duidelijk, dat die geest niet beperkt blijft. Zij ressorteert in de plantenwereld onder een 
rassen- of soortgeest. Deze geest neemt voor een groot deel de bezielende kracht weer tot 
zich terug. Maar een bewust-zijn dat eenmaal is gevormd, wordt niet meer teniet gedaan. Het 
wordt - zij het onder auspiciën van de soortgeest - later vaak weer geprojecteerd, tot het 
ogenblik dat het niet meer past in de kwaliteiten van besef, die voor de soort noodzakelijk zijn. 
Dan wordt het overgedragen aan een andere instantie. Zo zien we dan dat ook de bezielende 



Orde der Verdraagzamen 

159 – PLANTEN, DIEREN EN MENSEN 2

kracht van een plant een evolutie door de soorten doormaakt, waardoor op den duur een 
groter aantal impulsen en vergelijkingen mogelijk zijn. 

Is het zover gekomen dat geen nieuwe impuls meer in de bewegingloosheid, die voor de plant 
meestal domineert, aanwezig is, dan zullen we waarschijnlijk een evolutie zien naar een van 
de laagste diersoorten. Dan komt de beweging, de verplaatsing in het milieu erbij en deze gaat 
een rol spellen, De ervaring wordt weer groter. Hierdoor is het mogelijk weer tot een hogere 
soort over te gaan, enz, enz.. Eindelijk wordt die geest misschien zo complex, dat ze in de 
mens kan leven en dan wordt ze de bezielende factor voor de mens. Een proces, dat heel veel 
tijd kan vergen, maar dat door gunstige omstandigheden ook aanmerkelijk kan worden 
verkort. Om u een voorbeeld te geven; 

Een plant kan om tot mens te evolueren ongeveer 30.000 incarnaties nodig hebben. Daarbij 
moet u rekening houden met het feit, dat de incarnatietijd aanmerkelijk korter is dan bij een 
mensenleven en dat ook de tussentijd belangrijk korter is. De kortste incarnatiereeks van plant 
tot mens onder de gunstigste condities, zal niet veel meer zijn dan 4000 incarnaties. Hier ziet 
u reeds dat er enorme verschillen zijn. Eén ding is echter zeker: Als je mens bent, dan ben je 
verbonden met het leven van de planten en de dieren of je het wilt of niet, of je het weet of 
niet, geestelijk heb je deel uitgemaakt van hun vormingsgang en dus van het leven van plant 
en dier. 

Die relatie vinden we bij de mens nog terug in gevoelsmatige condities. De mens reageert op 
bepaalde dingen in de natuur. Die reactie zal - ongeacht de stoffelijke conditionering - mede 
worden bepaald door gevoelens van antipathie en sympathie, van eenheid of afwijzing, die 
eigenlijk voortvloeien uit de geest op grond van de vroegere wordingsgang. 

Dan moet je verder gaan denken en je eens afvragen, of er dan relaties kunnen zijn tussen de 
mens en de plant, de mens en het dier, die niet als zodanig worden beseft, maar die op 
vroegere geestelijke gelijkheden zijn gebaseerd. En dan zien we iets eigenaardigs. 

Er zijn mensen, die van nature dresseurs zijn. Ze kunnen van elk dier ontzettend veel gedaan 
krijgen. Ze hebben inzicht in het karakter van het dier, de behoeften van het dier, eigenlijk in 
zijn gehele psyche. Anderen daarentegen zijn nog niet eens in staat om tot een hond te 
zeggen "kom". De mens, die zozeer verbonden is met het dier, zal heel vroeger tot die soort of 
een aanverwante soort hebben behoord. Zo blijkt bij dompteurs b.v. dat iemand, die goed is in 
het dresseren van paarden, misschien nog een goede beren-dresseur kan worden, maar hij zal 
het nooit brengen tot de katachtigen. Een dresseur, die goed is voor de katachtigen, zal 
waarschijnlijk nog kunnen werken met de beer (dat blijkt een tussentrap te zijn), maar hij zal 
weer weinig of geen succes hebben met kleinere dieren. Hij kan dus niet goed honden e.d. 
dresseren. Hij heeft gewoon geen gevoel voor de psychologie van die dieren. Hij heeft er 
onvoldoende eenheid of harmonie moe. Zo heb je mensen, die heel goed uien kunnen telen en 
die met aardappelen en andere knolgewassen ook nog wel succes hebben, maar als het gaat 
om boontjes, dan wil het niet. Het is net, of ze daar altijd even een fout maken. Ze bemesten 
iets te veel of iets te weinig of ze vergeten iets. Alweer: een verwantschap; en die ligt 
waarschijnlijk in het plantaardige bestaan. Hoe meer je nu teruggaat naar de primitieve 
vormen, hoe meer je ook terecht komt bij de ééncellige en de microscopische wezens, want 
die zijn ook leven. 

We zien mensen, die tegen de aanvallen van allerlei microscopische wezen bestand zijn, waar 
anderen aan succumberen. Je vraagt je af: Hoe kan dat? Dan zeg je: Die mensen zijn 
resistent. Goed, maar verklaar die resistentie. Dat kun je doen op grond van genetische 
eigenschappen en dan blijkt het niet te kloppen. Je kunt het doen op grond van 
voorgeschiedenis, voeding e.d. en dan blijkt het soms te kloppen. Maar ga je uit van een 
bestaande harmonie, dan blijkt het plotseling altijd wel te kloppen. Daar hebben we dan een 
punt, dat we even moeten vastleggen: 

De mens kan harmonisch zijn met planten, met dieren, ja zelfs met microscopisch kleine 
wezens. Door deze harmonie wordt zijn verhouding tot die andere soort en zijn relatie met die 
soort mede bepaald. Hij heeft vroeger dan in deze of een soortgelijke vorm bestaan. 

Dan stellen we daarnaast: Niet elke mens heeft ten aanzien van planten en dierenleven gelijke 
mogelijkheden. Men moet hierbij zeer sterk afgaan op eigen sympathieën en antipathieën, 
daar deze een goede aanwijzing zijn, waardoor men een maximum aan resultaat kan behalen. 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

159 - PLANTEN, DIEREN, MENSEN 3

De theorie van die wedergeboorte is natuurlijk altijd weinig attractief voor een betoog als dit, 
omdat de mensen er niet van houden eraan herinnerd te worden, dat ze ook nog wel eens wat 
minders zijn geweest en misschien ook nog zouden kunnen worden. U moet het voorgaande 
dus maar als kennisgeving beschouwen. 

U moet u dan eens afvragen, of er mensen zijn, die op een bijzondere manier reageren in die 
relatie tussen mens en dier en plant. En wat zien we? Er zijn mensen, die door wat men hun 
constitutie pleegt te noemen geconditioneerd zijn voor een bepaald milieu, een bepaalde 
omgeving. Er zijn mensen, die kunnen zich heel gemakkelijk herstellen aan zee. Dat is een 
bepaald landschap, een bepaalde lucht, een bepaalde temperatuurverhouding enz. Anderen 
kunnen dat beter in de bossen. Sommige mensen voelen zich het best thuis in een halftropisch 
of tropisch klimaat. Anderen daarentegen kunnen daar juist weer niet bestaan. Oud-Indische 
gasten weten het wel. Er kwamen dan weer nieuwelingen. Sommigen van hen waren binnen 
een jaar weg; die konden het eenvoudig niet uithouden. Anderen daarentegen pasten zich 
ontzettend snel aan en waren binnen een half jaar beter aangepast dan de mensen, die al 
enkele jaren in de tropen actief waren. Hoe dat komt? Alweer: Hier zit een zekere relatie, een 
zekere verwantschap in. Die verwantschap is gebaseerd op een geestelijke aanvaarding. 

De geestelijke aanvaarding blijkt echter stoffelijke mogelijkheden te activeren. En als je dat als 
mens voor jezelf kunt doen, dan moet een dergelijke beïnvloeding ook mogelijk zijn voor elk 
lager bewustzijn. Ook hier (ik heb het in het vorige stukje reeds aangeduid) zijn er mensen, 
die in staat zijn hun gedachten a.h.w. op te leggen aan planten en dieren. Hieruit kun je de 
conclusie trekken, dat een mens vanuit geestelijk standpunt zijn omgeving domineert, maar 
dat hij alleen kan domineren, indien hij uitgaat van zijn geestelijke kracht en zich aanpast bij 
datgene wat voor hem geestelijke harmonisch is. Nu moeten we nog een paar stoffelijke 
aspecten bezien.  

Er zijn bepaalde kruiden, die door iemand in de tropen straffeloos gegeten kunnen worden, 
maar die voor iemand in een noordelijker klimaat giftig zijn. Een eigenaardig verschijnsel is 
dit: Een tijdlang hebben de Kalmukken en Tartaren uit het Zuiden bepaalde planten 
geïmporteerd, die ze gebruikten als kruiderij. In Italië werden diezelfde planten, in een 
misschien iets hogere concentratie, gebruikt als dodelijke giften. Omgekeerd weten we dat er 
dingen zijn, die een Rus rustig eet, maar waaraan een neger doodgaat. 

Er is - ongeacht de z.g. gelijkheid van het menselijke organisme - kennelijk een factor, die de 
gevoeligheid van de verschillende rassen afzonderlijk bepaalt. Is die gevoeligheid voor planten 
en wat dat betreft ook voor dieren aan het ras te wijten? Ik meen, dat we hier "ja" op kunnen 
zeggen, omdat een zekere ontwikkeling, een reeks incarnaties via plant en dier meestal 
uitmondt in de keuze van een bepaald menselijk klimaat of milieu. Dat milieu bevat dan weer 
bepaalde eigenschappen, die op den duur erfelijk worden, waardoor er een preconditionering 
ontstaat zowel van de stoffelijke vorm van het ras als van de geestelijke inhoud, die daarin 
voortdurend tot leven. Ik geloof, dat ook dit belangrijk is. Je kunt dan zeggen: De mens is 
gebonden aan zijn milieu (ook geestelijk) daar de keuze van milieu voortkomt uit voorgaande 
incarnaties. De preconditionering van lichaam en geest die zo ontstaat, bepaalt de relatie met 
plant en dier.  

Dan kom ik aan een volgend punt. 

Er zijn mensen, die gevoelig zijn voor planten, soms op een onaangename manier: hooikoorts 
of iets dergelijks. Soms echter op een heel prettige manier. Hoe zou het komen dat de ene 
mens met geraniums in de slaapkamer rusteloos wordt en niet slaapt, ofschoon hij lichamelijk 
helemaal geen tekenen geeft van geprikkeldheid, terwijl de ander juist heel lekker slaapt? 
Kennelijk is hier ook iets van een uitstraling of uitwaseming. Nu weten we dat planten niet 
alleen maar zuurstof of koolzuur uitwasemen. Ze slaan niet alleen stikstof op, ze geven 
bepaalde aroma's (vluchtige stoffen) aan de omgeving af. U zegt: Wat ruikt die hyacint lekker. 
Dat is een verdampingsproces van een soort olie. Hetzelfde is het met de roos. Er vormt zich 
een olieachtig sap en de bestanddelen daarvan geven bij verdamping de geur. 

Nu blijkt, dat die oliën op verschillende mensen een totaal verschillende invloed hebben en dat 
hierdoor psychische reacties ontstaan. Proefnemingen, die men heeft gedaan o.a. in Rusland 
maar ook in de Verenigde Staten, Italië en Frankrijk, hebben aangetoond dat in vele gevallen 
de geuren van bloemen (om een voorbeeld te nemen, er zijn ook andere geuren) invloed 



Orde der Verdraagzamen 

159 – PLANTEN, DIEREN EN MENSEN 4

hebben op het voorstellingsleven van de mens. Sommige wekken zelfs bepaalde dromen of 
hallucinaties. De tendens daarvan vertoont een zekere overeenkomst. De psychologen hebben 
dat verklaard als voortkomend uit gelijksoortige achtergronden. Ik ben geneigd dat te 
bestrijden. Ik meen n.l. niet, dat die gelijksoortige achtergronden bestaan voor de Russische 
mens, de Fransman, de Italiaan en de Amerikaan. Ik meen, dat die een zodanig verschillende 
manier van leven hebben, zelfs een zodanig verschillende opvatting van het bestaan, dat 
hierdoor het ontstaan van gelijke droombeelden niet meer tot de basis van de mens kan 
worden teruggevoerd. Deze associaties grijpen terug naar iets anders. 

Als ik dat andere terugzoek, dan blijkt weer een volgend eigenaardig punt n.l. dat dieren vaak 
hun reacties bepalen door de geuren van planten. Sommige trekken aan, andere stoten af. De 
geur van planten betekent: in deze of gene richting kan ik wel of niet prooi of voedsel vinden. 
Nu blijken de dromen van de mensen meestal te maken te hebben met ontwijking of sterke 
aantrekking; een overeenstemming met de instincten, die je bij vele dieren ziet. Is het dan 
niet redelijk te veronderstellen, dat de geur hier niet alleen teruggrijpt naar een menselijke 
reactie, maar dat er in het onderbewustzijn ergens ook factoren zitten, die uit vorige 
incarnaties stammen en dat de vorige bestaansvormen van de mens diens reacties (attractie 
of vlucht) bepalen? Het lijkt mij zeker niet onmogelijk. Nu kun je natuurlijk zeggen: Dat is 
allemaal leuk gezwam in de ruimte. Er wordt veel gezwamd op het ogenblik, maar ik geloof 
niet, dat het helemaal juist is. 

De mensen zeggen: Planten zijn er om gegeten te worden en dieren zijn er om gebruikt te 
worden. Dat is in zoverre waar, dat de mens het milieu beheerst en daardoor - of hij dat wil of 
niet - alleen krachtens zijn manier van leven voor de dieren beslissingen neemt; dus hun leven 
en hun mogelijkheden bepaalt, ook als hij zegt: wij mogen de dieren niets doen. Hij doet de 
dieren toch iets, want hij leeft en door zijn leven beïnvloedt hij hun levensmogelijkheden en 
zelfs ook hun gedragspatroon. 

De mens, die graag een kropje sla eet, moet zich wel realiseren, dat daarvoor speciaal zaad 
wordt gewonnen dat in speciale kassen wordt geteeld, opdat hij zijn kropje sla kan eten. Die 
groente heeft niets meer te maken met de natuur. Ze wordt voor een specifiek doel gekweekt. 
Zij heeft ook niet de kans om tot een natuurlijke ontwikkeling te komen. Ze wordt alleen voor 
voedsel gekweekt. Een verschijnsel, dat begon ongeveer een 7000 jaar geleden rond het 
Middellandse Zeegebied, als we de eerste werkelijke tuinbouw zien. Vóór die tijd was er wel 
wat graan, maar dat was eigenlijk meer een zoeken naar het voorkomen van bepaalde soorten 
in een bepaalde streek dan het bewust winnen en veredelen van zaad. Dat begon ongeveer 
6000 jaar v. Chr. 

De dieren worden ook voor een deel door de mens gehouden. Een koe heeft geen natuurlijk 
leven en nu heb ik het heus niet alleen over kunstmatige inseminatie. Een koe leeft in een 
beschermd milieu. Ze krijgt niet de voeding, die ze zelf wil hebben. Ze krijgt de voeding, die 
de mens voor haar juist acht. Haar beweging wordt bepaald door de gelegenheid, die de mens 
haar geeft. Ze is geteeld tot een in feite overvloedige melkgift, omdat de mens die melk wil 
hebben. In de natuur geeft de koe alleen melk zolang er gezoogd wordt. Er zijn dus heel wat 
verschillen. Een dergelijk dier kun je niet meer beschouwen als een duel van de natuur. Het is 
wel degelijk, een deel van de mensenwereld geworden en wordt door de mens geheel binnen 
zijn wereldbeeld aangepast aan zijn behoefte, 

Zodra we naar buiten gaan, zien we wat anders. Daar zien we b.v. de gnoe, de hertebeest, de 
wilde bok, het springbokje of de giraffe. Allemaal dieren, die in Afrika voorkomen. Ze leven in 
een vrije wereld. Voor hen is er natuurlijk gras; voor de giraffe is dat meestal acriciablad. Maar 
soms is er ook niets. De ene keer is er wel water, de volgende keer moet je heel ver trekken 
om water te vinden. De ene keer zijn er enorm veel gevaren en word je voortdurend 
aangevallen door roofdieren, een volgend ogenblik heb je rust. Er is hier geen geregeld 
bestaan. Hierdoor is de ervaringsmogelijkheid aanmerkelijk groter. Daarom zal praktisch geen 
enkel wild dier zonder meer mens worden. (Ofschoon een mens zich op den duur ook wel eens 
als een wild beest gedraagt, niet iedereen gelukkig,). De reden daarvoor is deze: 

Het dier in zijn natuurlijk milieu leeft van gewassen in natuurlijke staat. Het leeft volgens een 
paradijspatroon. Er is hier geen behoefte aan bijzondere genegenheden, bijzondere 
gebondenheden, het is een je afstemmen op andere harmonieën dan die van je milieu en je 
kudde. Zodra je huisdier wordt, ben je zodanig aan de mens gebonden, dat er een emotionele 
en ook via de aura uitgestraalde relatie ontstaat tussen mens en dier. Nu blijkt het dier ineens 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

159 - PLANTEN, DIEREN, MENSEN 5

wel in staat te zijn tot grote genegenheden, die niets meer te maken hebben met de eigen 
groep. Om u een typisch voorbeeld te geven: Een circus. Er is een olifant. Dit dier wordt door 
het circus gekocht en wordt onhandelbaar. Men denkt dat het komt, omdat hij uit de eigen 
troep weg is. Later blijkt echter, dat het dier altijd een vriendschap had met een hondje, een 
geitje of een paardje. Zodra dit dier nu weer in de stal wordt gebracht, is die olifant niet alleen 
rustig, maar hij is bovendien in de dressuur weer gezeggelijk. Dit zijn historische voorbeelden, 
die o.a. terug te vinden zijn in de geschiedenis van Hagenbeck. 

Er ontstaan dus relaties, die niet meer een natuurlijk patroon hebben en die daardoor een zeer 
complex emotioneel ervaringspatroon voor de geest betekenen. Evolutie kan daaruit 
voortvloeien. Een evolutie ook naar het menselijke. Het merendeel der mensen heeft een 
geest, die direct of indirect met de dieren te maken heeft gehad. Of het een haatrelatie is 
geweest of een liefderelatie, doet niet ter zake, er moet een zekere band bestaan tussen het 
menselijk ras en het dierlijk ras. De situatie omvat verder nog een aantal aspecten, die ik nu 
maar heel summier zal aanstippen. Als ik als plant van bepaalde stoffen leef, dan krijg ik 
daaraan vaak een tekort. Nu zijn er dieren, die mijn bladeren eten en dan weer stoffen 
afscheiden, die ik voor mijn voeding nodig heb. Het is geen directe symbiose, maar het komt 
er heel dicht bij. Zo blijken er gewassen te zijn, die aan de ene kant opgevreten worden door 
de rupsen, maar die aan de andere kant geen grote vruchtbaarheid vertonen, indien die 
rupsen ze niet opvreten, omdat ze n.l. voor de bestuiving afhankelijk zijn van de vlinders, die 
uit de rupsen komen. Dat zijn typische verschijnselen, maar ze bestaan. Een relatie die 
symbiose nabij komt, blijkt tussen vele diersoorten en ook tussen vele planten- en diersoorten 
en zelfs tussen planten onderling te bestaan. Er zijn lianen, die enerzijds parasiteren op bomen 
(in het oerwoud ziet men dat vaak), maar die anderzijds de boom beschermen tegen vele 
invloeden en hen overeind houden waar hij anders reeds zou zijn neergestort.  

Er zijn dieren, die op elkanders eigenschappen zijn aangewezen, In een kudde van b.v. 
zebra's, gnoe's of gazellen tref je vaak struisvogels aan in sommige gebieden of anders 
giraffen. Het blijkt dat deze grote dieren, die ver kunnen zien, eigenlijk als een soort 
wachtposten fungeren voor de kudde waarmee ze samenleven, terwijl op haar beurt de kudde, 
als er vijanden in de buurt zijn, deze gasten een zekere bescherming biedt. Een duidelijk 
bewijs alweer dat er samenwerking is. Deze voorbeelden van samenwerking op de wereld zijn 
betrekkelijk gering. De natuurlijke samenhangen zijn n.l. grotendeels teloor gegaan, maar er is 
altijd een direct verband te vinden tussen de plantengroei en het dierlijk leven in een streek en 
zelfs de mogelijkheden, die de mens daarin kan vinden. Naarmate deze harmonischer zijn, 
zullen de mogelijkheden voor de mens beter zijn en ook de levenscondities voor de dieren, die 
in leven blijven. Het plantenleven zal tot grotere vruchtbaarheid komen en er is minder 
gevaar, dat b.v. een oppervlakte wordt aangetast door zonnebrand of iets dergelijks en 
daardoor een tijdelijke onvruchtbaarheid van de grond optreedt. Er is tussen dit alles een grote 
samenhang. 

Men zou mogen stellen dat het beter zou zijn, indien de mensen die harmonie weer zouden 
terugvinden en daarbij niet terugschrikken voor de dood van de zwakkere dieren; iets wat in 
de natuur a.h.w. ingeschapen is. Het zwakke moet vallen, ook in het plantenleven, opdat het 
sterke kan blijven bestaan. Je kunt nooit alles tegelijk in stand houden. Dit probeert de mens 
te voorkomen. Hij heeft b.v. heel veel plantaardige hybriden in omloop gebracht, die alleen 
dank zij de speciale zorg van de mens in leven kunnen blijven en die zonder dit ofwel zeer snel 
zouden veranderen, dan wel zouden verdwijnen. Dit geldt ook voor het dierenleven. De mens 
benadert de totaliteit niet erg verstandig. Pas indien de mens gaat beseffen, dat ook hij voor 
zijn bestaan direct afhankelijk is en blijft van het plantaardig en dierlijk leven op aarde en 
daarbij beseft dat dit niet alleen een voedselafhankelijkheid is, maar dat het zelfs een kwestie 
is van luchtvochtigheid (het verdampingsvlak van een woud is vaak bepalend voor de neerslag 
in een bepaalde streek), dat hij voor zijn adem van planten afhankelijk is (het zijn planten die 
voortdurend de zuurstof aanvullen, die hij verbruikt), dan zal hij de relatie tussen plant, dier 
en mens weer terugbrengen tot een natuurlijker peil. Hierdoor zal hij weer komen tot een 
natuurlijker leven dat hem - ook in een geestelijke evolutie - meer kansen biedt. 

De situatie, zoals ze op het ogenblik is, is wel zeer slecht, zoals u weet. Men gebruikt heel veel 
producten, die door de planten alleen kunnen worden verwerkt, indien ze voorzichtig muteren. 
Doen ze dat, dan verandert hun voedingswaarde voor de mens, maar gelijktijdig vaak ook hun 
attractie voor insecten, die voor bestuiving moeten zorgen of hun voedingswaarde voor dieren. 



Orde der Verdraagzamen 

159 – PLANTEN, DIEREN EN MENSEN 6

De resultaten zijn niet altijd even gunstig. De natuur zelf is gewend om in elk milieu een 
levensmogelijkheid te scheppen voor elke soort, die ermee harmonisch is. De mens heeft deze 
mogelijkheid vaak verstoord. Door het verstoren hiervan heeft hij niet alleen het leven van 
soorten ook bedreigd, maar ook zijn eigen leven. De mens moet zoeken naar een juist 
evenwicht tussen zijn bestaanseisen en zijn bestaansmogelijkheid. Die bestaansmogelijkheid 
wordt bepaald door het z.g. lagere leven. 

Ten laatste wil ik opmerken: Er zijn rassen of groepsgeesten die voor bepaalde diergroepen 
optreden, soms voor betrekkelijk kleine groepen (het zijn dan ook kleine geestjes), soms voor 
een aantal verschillende soorten, die onder één ras vallen. Dit zijn dan heel grote geesten. 
Deze geesten reageren op de gedachten van de mensheid. Hun reactie op de gedachten 
betekent een beïnvloeding van de mens. Hierdoor kunnen ook nog geestelijke wisselwerkingen 
ontstaan, soms met astrale nevenverschijnselen, die eveneens de mens kunnen dwingen om 
op zijn schreden terug te keren, dan wel voor de mens onverwachte ongunstige condities 
scheppen. 

Daar een dergelijke geest al heel snel zal redeneren: Wanneer de mens de ontwikkelingsgang, 
die ik bestier ongedaan wil maken, dan moet ik hem zodanig hiervoor straffen, dat hij eindelijk 
er met zijn vingers afblijft. Ook dit komt voor. Het is gebeurd dat hierdoor voor de mens zeer 
tragische situaties zijn ontstaan. Ik denk hier b.v. aan de dustbowlverschijnselen, die bij een al 
te intensieve landbouw kunnen optreden. Grote graanvelden, die eenmaal tot de vruchtbaarste 
ter wereld behoorden, zijn op het ogenblik niets anders dan zandige vlakten waar men met 
heel veel moeite door bomen te planten, door voortdurende inzaai, ja zelfs door kunstmatige 
bevloeiing weer enig leven tracht te brengen. 

Er zijn heel veel dingen, waarop de mens in dit verband te weinig let. De kwestie van alleen 
maar: planten zijn er als voedsel voor de dieren, de dieren zijn er als dienaren en als voedsel 
voor de mensen, is zeker onjuist. 

D I S C U S S I E 

� U sprak van grond, die helemaal is verzand. Is dat geen erosie? 
Dat is erosie, inderdaad. Maar ze heeft wel heel eigenaardige oorzaken. De eerste oorzaak 
ervan, vooral als wij met erosieverschijnselen te maken hebben, is het scheuren van een 
oppervlaktelaag (grasland). Dat is in de Ver. Staten het geval geweest. Men heeft daar 
prairiegrond gescheurd voor graanteelt, maar men heeft er niet voor gezorgd dat verstuiving 
van die grond in de tijd dat het graan was geoogst word tegengegaan. In een ander geval was 
het een kwestie van ontbossing. Het is zo, dat planten in staat zijn om op den duur van zand 
vruchtbare grond te maken. En als u mij niet gelooft, moet u maar eens gaan kijken wat b.v. 
helm kan doen en wat andere soorten, die toch helemaal niet kieskeurig zijn - zoals lupine - 
kunnen betekenen. Deze planten halen uit de grond, die in feite onvruchtbaar is, voor andere 
planten, bestanddelen, breken die af en in hun eigen afsterven verrijken, ze de bodem en 
geven daardoor andere plantengroei steeds meer kans. Indien ik dus een dergelijke 
mogelijkheid wegneem, dan put ik de bodem uit. Of ik laat er zoveel water overheen gaan, dat 
de ontlede oppervlakte aarde (dat is meestal niet zo'n erg dikke laag), a.h.w. wordt 
weggespoeld. Wat er dan overblijft is niet verwerkt. Daar moeten we dan weer beginnen met 
heel fijne korstmossen, met alg-achtige soorten, kortom, met plantjes die in staat zijn om 
onder meer het silicium te breken, dat veel voorkomt in zand. En pas als dat is gebeurd - en 
dan moeten we er heel goed op letten dat ze beschermd zijn - kunnen we langzamerhand weer 
planten brengen, die ook nog wel zand kunnen aantasten of die zich zelfs uit de rotsbodem 
kunnen voeden. Hun afvalproducten, vermengd met wat er overblijft, geven dan op den duur 
een grotere vruchtbaarheid. We kunnen dan een dichtere beplanting krijgen. Daardoor wordt 
steeds meer water vastgehouden. Dit bespoedigt aanmerkelijk de ontbindingsprocessen en 
maakt voor de plant veel meer chemische processen mogelijk, met als eindresultaat dat we 
een herwonnen bodemstructuur hebben. Maar dat vergt honderden jaren en heel veel werk. En 
de mens heeft over het algemeen niet zo heel veel geduld. 

� Is het zo, dat - gezien de verschillende reacties van mensen op bepaalde dieren en planten 
- hun ontwikkelingsgang onderling verschilt en langs andere banen loopt? Zo ja, houdt dat 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

159 - PLANTEN, DIEREN, MENSEN 7

niet in dat de ene mens dan bepaalde ervaringen mist, die een ander wel opdoet of 
omgekeerd? 

Tot op zekere hoogte is dat waar. Het is zo, dat elke mens op aarde praktisch (er kan een 
uitzondering zijn: 1 op de zoveel miljard, daar spreken we dus niet over) een plantaardig 
bestaan op aarde heeft gevoerd, soms reeds daarvoor, in verband met mineralen, daarna 
verschillende fasen van dierlijk leven heeft doorlopen en dan pas mens wordt. Er is één punt 
bij dat altijd klopt: vóór de eerste menselijke incarnatie moet er een enorme binding zijn 
geweest met anderen. Een onzelfzuchtige binding of misschien een soort verering. Nu blijkt dit 
in 9 van de 10 gevallen met mensen te zijn geweest; in andere gevallen is dat met b.v. een 
kudde. Een hengst b.v. kan zich onder omstandigheden opofferen voor zijn kudde. Het 
resultaat is dan dat hij daardoor emotionele ervaringen opdoet, die hem rijp maken voor het 
menselijk zijn. 

Maar niet iedereen heeft dezelfde voorgeschiedenis en niet iedereen heeft ook geestelijk 
dezelfde ervaringen en neigingen om uit te putten. Dit betekent, dat de mensen dus - 
ongeacht het feit dat hun voorgeschiedenis vergelijkbaar is - toch allemaal een zeer 
persoonlijke karakteristiek kunnen hebben, ook geestelijk gezien. En dat krachtens deze 
karakteristiek voor hen de nadruk op dingen valt in het leven, die voor een ander 
onbegrijpelijk zijn. Maar omdat je als mens kiest voor die dingen, welke in overeenstemming 
zijn met het vroeger geleerde - zeker in die eerste, mogelijk in de eerste twee incarnaties - 
krijg je al snel een aanvulling naar het menselijke toe. Zodra je in het menselijke werkelijk 
begint te leven, ontstaat er een gelijkrichten, omdat de harmonie met de mensheid gaat 
domineren. Dan krijgen we voor de mens een aanvulling van de eigenschappen in 
overeenstemming met wat je zou kunnen noemen het gemeenschappelijk bewustzijn of het 
bovenbewustzijn van de mens. Vandaaruit is een zeer grote gelijkheid te zien. Om een 
vergelijking te nemen: Je kunt een plaats bereiken langs 20 of 30 verschillende wegen. Maar 
als je eenmaal in die stad gaat wonen, dan ben je toch stedeling met de anderen en zal je 
gedragspatroon zich sterk gaan baseren op de mode, de methodiek, zoals die in de stad in 
kwestie bestaat. 

� Als dit proces van evolutie eenmaal begonnen is, zet het dan altijd door? 
Op den duur wel. Maar het kan een tijd stilstaan hier of daar. Het kan zijn, dat iemand 
eenvoudig nieuwe ervaringen weigert. Dat hij blijft terugvallen op één bepaald gedragspatroon 
en daardoor - geestelijk gezien - ook een vergelijkbaar ervarings- en emotioneel patroon 
krijgt. Hij legt dan meer de nadruk op de tekorten die hij heeft. Hij wordt dus in feite 
onevenwichtiger. En pas als hij die onevenwichtigheid gaat overwinnen in een incarnatie, komt 
hij weer verder. Er zijn mensen, die kans zien om drie incarnaties te blijven stilstaan. Er zijn 
ook mensen, die kans zien om in één of twee incarnaties zoveel te beleven en te ervaren, dat 
het vergelijkbaar is met tien incarnaties van een ander. Hier is dus geen antwoord met 
zekerheid te geven. Het is mogelijk, dat iemand tijdelijk blijft stilstaan. Er is zelfs in de 
gedragsnorm (niet in de bewustzijnsnorm) een zekere regressie mogelijk, maar tenslotte gaat 
men toch altijd weer verder. Dan moet ik hier wel even dit vermelden: Zelfs als iemand 
bewust gaat streven tegen de menselijke ontwikkelingsgang in (dus terugstreeft naar het 
nulpunt van bewustzijn, naar chaos), zal er een ogenblik komen waarop hij niet meer bewust 
zichzelf richt en automatisch weer wordt in gevat in zijn normale bewustwordingsgang en via 
verschillende organismen en ervaringen weer opklimt tot het menselijk zijn en vandaaruit 
verder gaat. Een tijdelijke terugval is dus wel mogelijk. Maar als je tot de mensheid behoort, 
behoor je tot een bepaalde cyclus, een bepaalde kringloop van bewustwording. Daarvan kun je 
je niet volledig vrijmaken. 

� Ik bedoelde eigenlijk de plant. Als de plant eenmaal gevormd is, zet dat dan altijd door tot 
de mens of kan dat stadium ook nooit worden bereikt? 

Dat ligt aan de entiteit, die in die plant leeft. Er zijn ook voor de plant verschillende 
ontwikkelingsmogelijkheden. Vanuit de plant gezien zijn de mogelijkheden betrekkelijk vele en 
tamelijk groot. Voor bepaalde diersoorten is die mogelijkheid ook nog groot. Er zijn altijd di-
vergerende mogelijkheden. Het is dus niet noodzakelijk, dat elke plant ooit mens wordt, maar 
het is wel zo dat elke mens, die op aarde leeft, in de praktijk ooit plant is geweest. 

� Ik doelde eigenlijk op de kern. Je kunt toch zeggen dat elke plant zowel als dier en elk 
mens een kern heeft dat je ziel zou kunnen noemen. 



Orde der Verdraagzamen 

159 – PLANTEN, DIEREN EN MENSEN 8

Ik heb dit eigenlijk reeds beantwoord. Ik zal het nog eens proberen duidelijk te maken. Luister 
goed! Als u via vijf kleine plaatsjes naar een grote plaats gaat, dan kunt u bij elk van die 
plaatsjes afslaan naar een andere stad. Als u via verschillende bestaansvormen naar de mens 
toe groeit, dan betekent dat dat u op elk van die vormen een afwijkende 
ontwikkelingsmogelijkheid heeft. Dan betekent dan, dat u niet op aarde als mens zult leven, 
maar dat u - hetzij in een andere vorm, het zij op een andere planeet - met uw ontwikkeling 
verdergaat. Het is dus niet noodzakelijk, dat je mens wordt. Maar ben je eenmaal mens, dan is 
het met zekerheid te zeggen, dat de voorgaande fasen (dier en plant) ergens in de cyclus van 
incarnaties zijn verwerkt. 

� Maar er is toch een heel groot verschil tussen dat stadium en het bereiken (?). Dan komt 
het zelfbewustzijn ineens naar voren, dat anders misschien nooit wordt bereikt. 

Dat is de gebruikelijke overschatting van de mens. Een mens overschat zichzelf, omdat hij te 
weinig begrip heeft voor het andere leven en de andere levensmogelijkheden, die er bestaan. 
Daarom pleegt hij zich als het summum summarum te beschouwen, zonder dat ooit werkelijk 
te zijn. Het is niet zo, dat de mens werkelijk de top is. Dat wordt u bijgebracht door mensen, 
die u gelijktijdig proberen te dwingen in een bepaalde vorm of in een bepaalde richting te 
voeren en u aan de andere kant ook een beetje moeten strelen. "De mens is de kroon van 
Gods werk op aarde." Daarom moet de mens leven volgens hetgeen God zegt bij monde van 
andere mensen. Het vreemde is, dat de mensen die zeggen hoe God zegt dat je moet leven, 
over het algemeen zelf daaruit een zeker emotioneel voor deel of anderszins putten, als je 
daaraan gehoorzaamt. Rekent u het dus zelf maar uit. Er zijn zoveel vormen van leven in het 
heelal, soms in andere dimensies, soms op andere werelden, die geestelijk beschouwd hoger 
zijn dan die van de mens of die in hun anders-zijn, tenminste een gelijkwaardige geestelijke 
ontwikkeling als van de mens bereiken, dat je werkelijk niet kunt zeggen: Nou, als die mens 
dat niet bereikt, komt hij niet verder. Als je eenmaal mens bent, zeg je: Nu moet ik via de 
menselijke vorm in deze wereld verder. Maar dat is heel iets anders. 

� Kunt u iets zeggen over het ontstaan van de variatie in plant- en diersoorten en hoe dit tot 
menswording heeft geleid? 

Dat is eigenlijk de evolutieleer. Het is zo: Als je ééncellige wezens hebt, komt er een ogenblik 
dat de celdeling zich niet volledig voltrekt en dat je meercellige wezens krijgt. De wijze, 
waarop die meercellige wezens zich gaan groeperen tot meercellige organismen, is sterk 
afhankelijk van hun voedingsbehoefte, hun milieu, de temperatuur en de straling. Dat 
betekent dus, dat bij elke verandering van factoren een andere vorm kan ontstaan. Het 
resultaat hiervan is weer, dat het eerste plantenleven - dat was dus nog in de zee - al een 
groot aantal varianten vertoonde. Sommige daarvan waren sterk ingesteld op de opname van 
nog niet volledig opgeloste chemicaliën: grondstoffen uit de bodem. Het zijn deze varianten 
geweest, die het eerste plantenleven werden in de moerassen (voor hen een betere 
voedingsbodem). Zo krijgen we dan o.m. te maken met de varenachtigen. 

Uit die varen-achtigen ontwikkelen zich weer soorten, die het moeten doen met iets dat droger 
is. Maar als het droger is, moeten ze andere wortelstelsels hebben en dan hebben ze een 
andere structuur nodig om het vocht dat ze eenmaal hebben beschermd en gemakkelijk naar 
boven te brengen. Ze moeten ook hun bladvorm veranderen om hun verdamping aan te 
passen aan hun levensbehoefte. En zo ontstaan er weer andere planten soorten. U zult 
begrijpen, dat als de dieren aan land komen (dat waren oorspronkelijk jagers, zij leefden dus 
van ander leven) zich een soortgelijk proces afspeelt. Dan blijkt weer, dat ze sterk worden 
beïnvloed door hun omgeving. Als ze terechtkomen in een milieu, dat eigenlijk te koud is, dan 
kan een koudbloedig wezen niet helemaal blijven bestaan. Wanneer die aanpassing van 
temperatuur nu maar langzaam genoeg gebeurt, gaat het dier proberen zich organisch aan te 
passen om de warmte zelf te produceren (verbrandingsprocessen), die het ontbeert van 
buitenaf, maar het heeft weer een andere isolatie nodig. Er ontstaat dus een huid voor. Het is 
een feit, dat er op aarde een periode lang een sterk verschil is geweest tussen koudbloedigen 
en warmbloedigen, daar alle warmbloedigen over het algemeen een zware pels vertonen. Ook 
dieren, die nu kaal zijn zoals de olifant, het paard, de rhinoceros e.d., hadden toen allemaal 
een zware pels. Ook de katachtigen hadden een veel dikkere beharing dan op het ogenblik. 
Het was gewoon een aanpassingsproces. En toen de vorm er eenmaal was, ontstond vanzelf 
weer een verdere aanpassing. Op dezelfde manier is de pterodantyl ontwikkeld in de richting 
van de vogelachtigen en de vogels. Dan komt het ogenblik, dat een wezen dat kan 
manipuleren grotere kansen heeft. Dat is dan wanneer er wouden zijn, waarin je veilig kunt 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

159 - PLANTEN, DIEREN, MENSEN 9

leven als je in de bomen zit. De eerste voorvaderen van de mens zijn dus eigenlijk de 
aapachtigen (dus ook de voorvaderen van de apen). Dan komt de tijd dat je zegt: Ik kan me 
gemakkelijker in een hol verschuilen, want ik ga van vlees leven. De eerste mensen waren 
hoofdzakelijk vleeseters; en die hebben zich dus ook weer moeten aanpassen. Ze moesten 
zich beter kunnen bewegen. Voor hen was het noodzakelijk om op afstand iets te treffen, dus 
gingen ze gooien. Van gooien kwam vanzelf het gebruik van primitieve werktuigen. En dan 
krijgen we een voortdurende verandering van levenscondities. Bij een plotselinge 
temperatuurstijging ontstaat er een mensenras, dat zich beter weet te beschermen dan een 
ander soort. Deze mens verandert waarschijnlijk iets van lichaamsbouw, misschien een andere 
schedelinhoud. Hij wordt iets handiger in het manipuleren. Zo ontstaan er verschillende 
mensensoorten, die praktisch gelijktijdig op aarde leven. De sterksten blijven over, omdat ze 
in een natuurlijk milieu leven. Zo gaat de sterkste zich verder ontwikkelen, totdat hij zich 
zover heeft ontwikkeld, dat hij de zwakste van zijn geslacht gaat beschermen en dan krijgen 
we weer een verzwakking van het gehele geslacht. 

� Als je, zoals vanavond, het evolutieproces op de voet volgt, dan lijkt het alsof 
karaktervorming hiervan het doel moet zijn. Maar ook dit moet zijn grenzen hebben. Wat is 
uw mening? 

Karaktervorming is weer een zeer menselijke term. Mag ik beginnen met te constateren dat 
het karakter van een mens voor een groot gedeelte wordt bepaald door: a. de genetische 
eigenschappen die aanwezig zijn, dus de mogelijkheden tot vorming op het ogenblik van de 
geboorte; b. de wijze, waarop hij zich aanpast in zijn milieu; c. de wijze waarop hij wel en niet 
harmonisch is met waarden in dat milieu. Dat vormt datgene, wat u karakter noemt. De 
vorming van dit karakter is dus absoluut niet de bedoeling. De bedoeling is geestelijk. Wij 
hebben het gehad over een geestelijke bewustwording, die u dan evolutie wilt noemen, waarbij 
het gaat om een steeds ruimer begrip van jezelf en je relaties met de wereld. Dat heeft niets 
te maken met karakter en slechts zeer indirect met eigenschappen. Je zou kunnen zeggen, dat 
de eigenschappen van een geest voortkomen uit het verschil tussen hetgeen hij reeds beseft 
omtrent zichzelf en zijn relatie tot de wereld en hetgeen hij nog niet kent. Dat bepaalt de 
wijze, waarop een geest reageert. Ik geloof, dat het eenvoudiger is te zeggen: Het doel van 
alle levensprocessen is - geestelijk gezien - de bewustwording, waardoor het besef, dat de ziel 
omgeeft, gelijk wordt aan de betekenis van haar wezen en zij zo een bewust deel wordt van 
een totaliteit, die zij nu als zodanig nog niet besef. 

� Kunt u iets zeggen over de mogelijkheden bij een binding van de mens met bepaalde 
planten- en diersoorten in verband met genezing? 

Daar kan ik heel veel over vertellen, maar laten we allereerst beginnen met dit te constateren: 
Bepaalde mensen reageren op bepaalde plantaardige geneeswijzen veel sneller en veel beter 
dan anderen. Dat wil dus zeggen, dat een plant met de daarin aanwezige stoffen voor de ene 
mens een veel grotere invloed betekent dan voor de andere. Er zijn dus wel degelijk 
verschillen. U zou in dit geval de plant, die u gebruikt voor een genezingsproces, niet alleen 
moeten gebruiken op grond van de overgeleverde eigenschappen van de plant of wat 
eventueel een onderzoek heeft aangetoond, maar u zou daarnaast moeten uitgaan van de 
mentale en de fysieke gesteldheid van een mens. Dat betekent, dat u uit 10 of 20 kruiden er 
soms één moet kiezen niet alleen omdat het genezende mogelijkheden heeft - het is 
theoretisch misschien zwakker dan de andere - maar omdat het past bij een mens en daardoor 
voor die mens harmonisch zijnde een veel grotere inwerking kan hebben op zijn organisme. 
Dat is één van de punten. 

Een tweede punt dat ook interessant is: Een mens, die verbonden is met de natuur - en dat 
geldt dus alleen voor mensen, die voortdurend in een natuurlijke omgeving leven - heeft 
bepaalde aan zijn milieu eigen kwalen en afwijkingen. Het typische is, dat dan in datzelfde 
milieu over het algemeen de kruiden, de planten en stoffen aanwezig blijken te zijn (ook in de 
natuur), die voor genezing kunnen worden gebruikt. Ze zijn niet de ideale geneesmiddelen, 
begrijp dat wel, maar het zijn geneesmiddelen. Als ik nog iets verder ga, dan zou ik misschien 
kunnen besluiten met de opmerking, dat zelfs reeds het kennen van de horoscoop van een 
mens zou kunnen bijdragen tot een juiste keuze van de voor hem bestemde geneesmiddelen. 
Dan zou kunnen blijken, dat voor sommige mensen een zeer geringe dosis van een plantaardig 
middel het beste is, voor anderen een sterke dosis van een plantaardig geneesmiddel, terwijl 
een derde misschien beter op chemische geneesmiddelen zal reageren. 



Orde der Verdraagzamen 

159 – PLANTEN, DIEREN EN MENSEN 10

�  Welke diersoort hoort bij de geranium? 
Misschien de ezel. Ik weet het niet. Het is n.l. niet zo, dat je kunt zeggen: Bij de geranium 
behoort een bepaalde diersoort. Dat is weer een fout, die u maakt. Je kunt hoogstens zeggen: 
De geranium is harmonisch met bepaalde soorten. En dan kun je zeggen: Geraniums blijken 
vaak harmonisch te zijn met herkauwers; en dan nog weer harmonischer t.a.v. 
gedomesticeerde soorten (huisdieren) dan t.a.v. de, in het wild levende. Dan zou je ook 
kunnen zeggen, dat de geranium betrekkelijk disharmonisch is t.a.v. de meeste vleeseters, 
zodat een hond of een kat, die geranium blad gaat eten, daarvan kotsmisselijk pleegt te 
worden. Wat de mensen betreft, ik zou zeggen dat ze daar de sterkste harmonieën schijnen te 
wekken bij wat oudere mensen. Maar dat is een beschouwingskwestie, een emotionele 
kwestie, waardoor men deze vorm aantrekkelijk vindt. Door de benadering en de waardering, 
die je hebt voor de plant, krijg je over het algemeen ook een betere bloei, een juiste reactie 
van de plant, omdat een plant nu eenmaal ook een eigen geestje heeft, dat heel sterk kan 
reageren op de impulsen, die van buitenaf op de plant toekomen. Als iemand voortdurend 
denkt: Dat rotding. Tante Mien heeft het meegebracht, ik moet het laten staan. Dan denkt de 
plant: O, wat ben ik lelijk. Ik ben vast ziek; en dan wordt het ziek. De bladeren worden 
vlekkerig, ze gaan aan de randen verwelken en al doe je verder alles om de plant in leven te 
houden, er komt toch niets van terecht. Het kan ook zijn, dat iemand een stekje krijgt, dat er 
echt niet gezond uitziet en denkt: ach, wat leuk eigenlijk. Moet je eens kijken hoe dat groeit. 
Wat is dat mooi! En dat behoef je niet eens bewust te denken, maar dat voel je zo. Het 
resultaat is, dat de plant een zeker welbehagen vindt en zelfs bij een slechtere verzorging dan 
toch alles doet om te gedijen, want er is een sfeer, waarin ze kan gedijen. Maar dat is na-
tuurlijk bijgeloof volgens vele mensen. 

� Kan een geranium zo disharmonisch zijn, dat ze ziekte bij de mens veroorzaakt? 
Ja, dat kan. Dan ontstaan er overgevoeligheden. De geranium is dan heel vaak aanleiding tot 
verschijnselen als blaartjes of jeuk, Iets, wat je bij andere planten veel sterker hebt, omdat er 
zuren zitten in de bladharen, wat hier niet het geval is. De mensen kunnen er 
ademhalingsmoeilijkheden door krijgen. Er zijn zelfs mensen, die van geraniums, het Kaaps 
viooltje en bepaalde primulasoorten een soort neusholteontsteking krijgen, indien ze teveel in 
de buurt daarvan zijn. 

� Dan gaat de vraag nog verder. Welke planten horen bij de katachtigen en welke bij de 
slangen? 

Dit is nooit definitief te zeggen. Indien u een algemene aanduiding wilt hebben, dan kunt u 
zeggen: Bij de katachtigen behoort de niet te grote plant, die een fijn en over het algemeen 
wat rond blad heeft. Een gekartelde bladvorm is veel minder in trek bij de katachtigen. Voor 
slangen kun je zeggen: De slang is gewoonlijk zéér harmonisch met verschillende grassoorten, 
vooral wolgrassoorten. Daar voelt zij zich prettig bij. Maar dat is meer een kwestie van de 
omgeving waarin ze voorkomen die voor de slang ook prettig is dan van een direct je aan 
getrokken voelen tot de plant. U moet niet de fout maken te denken, dat elke plant nu ook een 
beestje heeft, dat daar bijhoort. Anders komt er straks iemand met de vraag: Welke plant 
hoort bij de vlo? Dan zou ik moeten antwoorden: Dat weet ik niet, maar de bladluis is in elke 
saphoudende plant zeer geïnteresseerd. U gaat uit van een verkeerde premisse; n.l. omdat er 
harmonieën bestaan tussen planten en bepaalde mensen en ook tussen planten en bepaalde 
dieren, er ook voor elk dier een plant moet zijn waarmee hij bijzonder harmonisch is. Dat is 
zeker niet het geval. Ik geloof, dat je nog kunt stellen, dat - naarmate het dier hoger gevormd 
is, dus een hoger besef heeft en een complexer organisme - harmonieën eerder zullen 
voorkomen. 

� Mineralen evolueren toch ook? Waar is het begin? 
Ja, als we dat eens wisten. Wij denken dat het begin is gekomen op dat eerste moment, dat de 
niet-actieve energie explodeerde en de eerste materie ontstond. We nemen aan, dat op dat 
moment het eerste Zijn is begonnen. Zeker weten we het niet. Er kan vóór die tijd ook nog 
wat geweest zijn, maar we kunnen het niet terugvinden. Dan kun je zeggen: Mineralen zijn 
ook bezield. Inderdaad, alle dingen zijn bezield of kunnen bezield zijn. Het is een feit, dat er 
mensen zullen zijn, die, een tijdlang met mineralen verbonden zijn geweest. Dat is inderdaad 
waar. Aan de andere kant is het niet zo, dat alle mineralen noodzakelijkerwijze bezield zijn. Ze 
geven de mogelijkheid. Maar er zijn ook werelden waar blijkt dat een geestelijke ontwikkeling 
zich helemaal aan kristal gaat binden en dus in feite aan bepaalde mineralen, waarbij 
kristalstructuren (d.w.z. de elektrische kwaliteiten daarvan) zelfs bepalend zijn voor 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

159 - PLANTEN, DIEREN, MENSEN 11

levensprocessen. Maar dat is weer buiten deze wereld. Dat is een heel eind weg; van hier uit 
ongeveer een 1200 lichtjaren. Niet zo heel ver in de totale ruimte, maar te ver voor u om even 
te gaan kijken voorlopig. 

� Waar, wanneer en hoe kwam de Geest Gods in deze ontwikkeling op dagen? En was de 
ontwikkeling der stof, waaruit de Homo Sapiëns ontstond, de enige drager van de Eeuwige 
Geest of zijn één of meer van de hoogst ontwikkelde dieren ook op weg naar die status? 

Ja, kijk eens, wanneer God is komen opdagen, kan ik u niet vertellen. Hij was er kennelijk, 
voordat het eerste bewuste leven bestond. Waar Hij vandaan is gekomen, weten wij ook niet. 
Maar we weten wel, dat toen er mensen waren in hun primair beginsel (toen het mensachtige 
ontstond, de vorm was er nog niet helemaal), dat er contacten bestonden met geesten, 
wezens van hogere ontwikkeling, die een bepaalde stoffelijke evolutie hielpen bevorderen. 
Dezen werden als een soort God beschouwd. Zoals een hond vaak zijn baas als een soort God 
kan beschouwen. Vandaaraf komt de mens, die wel degelijk een begrip heeft van het 
"Onbekende" en dat Onbekende langzamerhand als God gaat benoemen en er een 
godenwereld van gaat maken. Op dat moment hebben we dus alleen te maken met de aarde 
en de krachten, die daar optreden. Dat is het antwoord op het eerste punt.  

Of de mens nu direct het hoogtepunt is - ik heb het u zo juist al gezegd - de mens beschouwt 
zich als de kroon der schepping. Maar ik kan niet begrijpen, dat kroonjuwelen niet beter 
bewaard worden. Er zijn heel veel ontwikkelingsmogelijkheden in het heelal. Het aantal met de 
mens vergelijkbare rassen en soorten, die er in het Al bestaan, is op dit moment reeds ver 
over de duizend. De soorten die hoger zijn, zijn waarschijnlijk nog talrijker en de soorten in 
een lagere fase van ontwikkeling nog veel talrijker. Het is dus duidelijk, dat er heel veel 
verschillende mogelijkheden tot bewustwording bestaan in het Al. En als u even nadenkt, zult 
u ook begrijpen hoe redelijk het is. Als we aannemen, dat één op de honderd van de 
planeet-hebbende-sterren ook nog levenscondities schept, dan zijn er al zoveel bewoonbare 
werelden in het Al. De mens heeft kennelijk God altijd aangezien voor iemand, die niet wist 
wat Hij deed. Hij zegt rustig: Dit kleine planeetje Aarde, dat ergens aan de buitenkant van een 
sterrennevel een beetje rondwervelt, dat was het centrum van het Al voor God. God heeft het 
allemaal geschapen. Dan is het toch ook duidelijk, dat God het allemaal zal creëren volgens 
een Goddelijke rationaliteit. En als bewustwording belangrijk is voor die God, dan zal Hij die 
bewustwordingsmogelijkheid overal scheppen. Zelfs vanuit een meer theologisch standpunt 
kun je dus beredeneren, dat er vele bewoonde werelden moeten zijn. 

� Wat vreemd, dat het beginpunt weg is. 
Ja, het is niet bepaalbaar. Het zal er wel zijn. Het is ook niet vast te stellen. 

� Maar het allereerste begin moet toch ook ergens vandaan komen? 
Mag ik een vergelijking gebruiken om het duidelijk te maken? U bent geboren. Wat u nog 
precies hoe? Wij zijn ontstaan, mensen en geesten, maar voordat we het besef hadden om 
onszelf als een bepaalde waarde in de omgeving te erkennen, lag dat zover achter ons, dat het 
niet te achterhalen was. Dat is een feit. Dan zegt u: God is de kracht, die we overal in alle 
dingen terugvinden, die is er dus geweest voordat wij er waren. Maar wat die God eigenlijk 
precies is, weten we nu nog niet. 

� U heeft het over: bewustwording is het doel van het hele proces. Wat komt dan daarna? 
Indien we daarop een antwoord wisten, zouden we onze bewustwording hebben volbracht. Wij 
zijn nog bezig. Of om het heel vriendelijk te zeggen: één zot kan méér vragen dan honderd 
wijzen kunnen beantwoorden. Dit is een van die vragen. Want juist de wijze kent zijn eigen 
beperking. De wijze weet, dat hierop geen antwoord is te geven. Omdat wij ons in een 
bewustwordingsgang bevinden en deze voor ons leven betekent, zodat we ons niet kunnen 
voorstellen of en hoe en op welke manier leven mogelijk zal zijn, wanneer die bewustwording 
voltooid is en wat er dan is. Er is mogelijk iets, maar we weten het niet. 

� Maar ik heb juist waargenomen, dat er wijzere mensen waren dan ik, die het wel konden 
zeggen. 

Dat bewijst dat ze zich voor wijzer híelden, niet dat ze wijzer wáren. Er zijn zeer veel mensen, 
die zich wijs achten, omdat ze een antwoord geven op dingen, die ze in feite niet helemaal 
weten of beseffen. Het is voor mij gemakkelijk genoeg u een antwoord te geven; u kunt het 
tegendeel niet bewijzen. Maar ik ben wijs genoeg om te weten, dat u eens zover zult komen 



Orde der Verdraagzamen 

159 – PLANTEN, DIEREN EN MENSEN 12

dat u kunt nagaan, of mijn antwoord juist is geweest. Daarom geef ik u nu alvast een eerlijk 
antwoord in de hoop, dat dat later zal bijdrage tot een grotere harmonie tussen ons. 

� U had het zo even erover dat de mens in de planten- en dierenwereld hybriden had 
geschapen. Welke zijn dat? 

Een aardig voorbeeld hiervan is de muilezel. Zo heeft men ook bepaalde plantensoorten 
gecreëerd, die zelf niet vruchtbaar zijn, die zich dus niet kunnen voortplanten, maar die 
voortdurend worden gecreëerd. Daarnaast heeft de mens bepaalde rassenvermengingen tot 
stand gebracht. Denk nu maar alleen eens aan de mutaties en de kruisingen, die in de 
bloemenwereld zijn voorgekomen en die op zichzelf wel houdbaar zijn, maar qua 
eigenschappen nog ver van het natuurlijke afwijken. Als u nu gaat kijken naar b.v. de 
appeltjes en de peertjes, die u tegenwoordig eet, dan zult u toch moeten beseffen, dat dit 
soorten zijn die in de natuur niet voorkomen en daar nooit zo zouden zijn voorgekomen, 
omdat ze veel te kwetsbaar zijn en geen voortlevingskansen hebben. Zo kan men doorgaan. 

Nu zou ik gaarne nog even willen reageren op de gestelde vragen. 

Als ik u zo hoor spreken, vragen en opmerkingen maken, dan blijkt mij dat het hele proces van 
de evolutie voor u ofwel belangrijk is in de manier waarop het gebeurd is, dan wel dat u zelfs 
verder wilt gaan en een antwoord wilt hebben op alle raadselen. Volgens mij is dat een fout. Ik 
kan het mis hebben, maar ik zie het als volgt: Een mens leeft in de wereld. In die wereld is hij 
afhankelijk van een harmonisch bestaan met medemensen, maar ook met planten en dieren. 
Voor hem is een dergelijke harmonie dus een ogenblikkelijk belang, dat direct bijdraagt tot zijn 
levensmogelijkheden, zijn levensvreugde en ook zijn innerlijke erkenning. Daarom vind ik dat 
erg belangrijk. 

Als een mens zich bezighoudt met de vraag wat God of de geest op dit moment voor hem 
betekent, ben ik het daarmee onmiddellijk eens, want wij staan tegenover het onbekende en 
de wijze, waarop wij dit onbekende kunnen integreren in ons bestaan, is voor ons van het 
hoogste belang. Het bepaalt onze bewustwording en vaak de ontplooiing van onze eigen 
mogelijkheden, soms zelfs ons vermogen om verder te gaan met ons besef dan de zuiver 
menselijke wereld. Maar als ik dan iemand hoor vragen; "Hoe is dat eigenlijk allemaal zo 
gekomen?" Dan zeg ik: Ach, het is wel aardig natuurlijk om het te weten, het is een 
wetenswaardigheid, maar wat heeft u eraan? Wat maakt het voor u voor verschil uit of de 
sabeltandtijger nu wel of niet een directe voorvader is van uw poesje? Uw poes van vandaag is 
uw poes van vandaag en zeker niet een verklede sabeltandtijger. 

Zo kan ik niet goed begrijpen, waarom de mensen zo ver vooruit willen lopen. Als U zegt: Wat 
is er over honderd jaar aan de hand, dan is dat nog te begrijpen, want dan moet er nu een 
tendens zijn, die die richting uitgaat. De kennis van een toekomstige ontwikkeling maakt het 
vaak beter mogelijk om de huidige stromingen te begrijpen. Maar als je vraagt: Hoe zal het 
over 5000 jaar zijn, dan heb je er niets aan. Dan heb ik ook zo het gevoel dat de mensen, die 
zich bezighouden met God en die daarbij niet uitgaan van wat is en wat betekent die God voor 
mij, maar Hem willen definiëren, vastleggen a.h.w. naar menselijke begrippen, een grote fout 
maken. Indien je ook al de mogelijkheid zou hebben om die God te volgen vanaf eerste 
oorzaak tot laatste moment van tijd bij wijze van spreken, en precies te zeggen wie Hij is, wat 
Hij is. Waarom Hij is en wat Hij doet, dan heb je nog niets, want op dit moment kun je alleen 
op een bepaalde manier met die God leven. Je kunt je integreren met die God en verder niet. 
Waarom ga je dan die niet te beantwoorden vragen stellen? 

Het lijkt misschien een beetje opportunistisch. Mijn opvatting is: Als er vandaag problemen 
zijn, moet ik ze vandaag zoveel mogelijk oplossen en me niet bezighouden met de 
mogelijkheid dat ze over honderd jaar anders worden opgelost. Maar er zijn veel mensen, die 
zich liever bezighouden met de wijze waarop een oplossing over honderd jaar kan worden 
gevonden en die daardoor vergeten vandaag iets aan die problemen te doen, zodat het ook 
over honderd jaar niet tot een oplossing kan komen. 

Je moet realist blijven. Ook in het geestelijk werk, ook in het geestelijk leven en streven. Je 
moet blijven bij de mogelijkheden en feiten van vandaag. Die mogelijkheden en feiten van 
vandaag kunnen morgen anders zijn. Dan moet je je morgen harmonisch aanpassen aan de 
mogelijkheden van morgen, maar je moet eerst vandaag leven. Pas dan is de aanpassing 
morgen mogelijk. Je moet steeds uitgaan van het heden, van wat je nu bent, wat je nu kunt. 
Je moet daarbij nooit uitgaan van hetgeen anderen zouden moeten zijn, zouden kunnen of 



© Orde der Verdraagzamen Brochures

 

159 - PLANTEN, DIEREN, MENSEN 13

moeten betekenen. Je moet uitgaan van wat je zelf bent, wat je zelf kunt en wat je zelf 
betekent. Alleen door op deze wijze te leven vind je de juiste harmonie. Als je het werkelijke 
mens zijn nastreeft als een bekroning – zoals we verschillende keren hebben gezegd - van 
tenminste het leven op aarde, dan moeten we ook uitgaan van het feit, dat die bekroning dan 
vandáág het geval is. Niet door de pretentie van de mens, maar door zijn vermogen om zich 
bewust en harmonisch te integreren in elke relatie van de natuur, zelfs in elke relatie met de 
mensheid en door deze harmonische integratie voor zich een beter besef en een grotere 
beheersing te verwerven, elke dag opnieuw.  

Het leven is niet één proces, dat - wanneer het einddoel omschreven is - al voldoende is 
gedefinieerd. Leven is een proces, dat elke dag opnieuw begint. Het is een proces, waarin je 
elke dag opnieuw harmonie moet vinden, waarin je elke dag opnieuw moet beseffen. Dat het 
verleden daarbij meetelt, is erg prettig, maar het betekent niet dat daardoor de dag wordt 
bepaald. Wie leeft in het heden, leeft dichter bij de eeuwigheid dan hij, die leeft in de 
toekomst. Hij, die leeft in het verleden, verloochent zelfs het heden. 

Indien u dit wilt accepteren als mijn beschouwing, ben ik daar dankbaar voor. Want mijn 
ervaring is geweest én in het leven én in de sferen, dat de schoonste theorieën, stellingen en 
thesen over het algemeen voeren tot mislukking; dat de enig werkelijke ontwikkeling is 
gelegen in de mens zelf en dat alleen de mens zelf daaraan kan meewerken. Een ander kan 
hem de middelen geven, maar hij kan nooit de ontwikkeling van een ander bepalen. Dat kan 
hij alleen zelf. 

Daarom is het voor de mens belangrijk zichzelf te ontwikkelen. En in deze ontwikkeling - ik 
kan het niet genoeg zeggen - moet hij rekening houden met het feit, dat hij met alle leven op 
aarde harmonisch dient te zijn en dat hij dus nooit kan leven krachtens de uitbuiting van dat 
leven, maar alleen krachtens een redelijk harmonische relatie daarmee. 

Eet u rustig vlees. Daar is helemaal geen bezwaar tegen. Eet u rustig planten. Dit leven heeft 
in zijn bewustwordingsgang facetten, waardoor dit aanvaardbaar is. Maar probeert u a.u.b. 
niet te zeggen, dat het dier, waarvan u eet, alleen voor deze maaltijd was bestemd. Zeg 
alleen, dat in de leefwijze en het bestaan van het dier ergens deze mogelijkheid bestond, zodat 
u met het dier harmonisch kunt zijn, wanneer het leeft, zonder het gelijktijdig te zien als 
gebraden rosbief of iets dergelijks. 

Leef met de dingen van vandaag. Leef harmonisch vandaag. Als u vandaag geraniums heeft, 
probeer harmonisch te zijn met de geranium. En als u morgen met vingerhoedkruid te maken 
heeft, probeer dan daarmee harmonisch te zijn. Probeer uw harmonie uit te strekken over 
zoveel mogelijk planten en dieren. Probeer harmonie te vinden met zoveel mogelijk mensen. 
Probeer open te staan voor zoveel mogelijk krachten uit de geest en daarbij uzelf te blijven. 
Doe dat elke dag opnieuw en u zult ervaren, dat de werkelijke integratie van alle leven en de 
werkelijke bewustwording uw deel zijn. Niet omdat u morgen beter zult zijn, maar omdat u 
vandaag bewuster bent. 


	PLANTEN, DIEREN, MENSEN
	D I S C U S S I E
	SLOTWOORD

