© Orde der Verdraagzamen Brochures

WEG NAAR DE BRON VAN HET IK

Hier zijn eerst een aantal punten te vermelden. Allereerst, het ik is een zeer gecompliceerd
geheel. Wij kennen het stoffelijke ik waarin een groot aantal hereditaire herinneringen
aanwezig zijn: instinctreacties. Wij kennen daarnaast de totale lichamelijke evenwichtigheden
van de interne secreties tot de verschillende zenuwstromen en levensstromen toe. Die bepalen
eigenlijk hoe je jezelf ziet, maar ook hoe je de wereld ziet en hoe je op de wereld reageert. De
wereld van dit ik is een driedimensionale, een zintuiglijke. Dan hebben we een geestelijk deel
van het ik, dat bevat een aantal bestaansherinneringen. Men zegt ook wel: vorige incarnaties.
Er zijn verder daarin een aantal stoffelijke niet toegankelijke herinneringen aan vormen van
geestelijk bestaan. Daarin berusten een aantal krachten, een aantal vermogens, die soms voor
een stoffelijke mens tot uiting kunnen komen in de ontwikkeling van paranormale gaven.

Boven dit ik staat weer het z.g. harmonische model waarover wij al hier hebben gesproken.
Het ik is namelijk deel van een totaliteit. Zodra je op dit hoger niveau komt, realiseer je je dat
je een voortdurende wisselwerking hebt met een groot aantal andere delen van het Al.

Kom je nog iets verder, dan begrijp je dat dit deel waartoe je behoort op zichzelf ook weer een
functie heeft t.a.v. andere delen van de kosmos. Achter dit alles ligt dan de bron waarin het
ik-zijn, geloof ik, niet bestaat zoals wij het kennen. Het is een totaliteit in wezen tijdloos, ook
ruimteloos omdat er geen besef van tijd en ruimte aanwezig is. Het schijnt zich te kenmerken
(ik moet hier afgaan op hetgeen men mij heeft gezegd van bepaalde theorieén) door een
enorme hoeveelheid energie. Datgene wat wij zijn en doen, schijnt ongeveer uitdrukbaar te
zijn als stroming tussen verschillende potentialen in dit geheel van energie.

Hiermee hebben wij dan een ruwe schets. Wij weten in ieder geval wat er onder ‘ik' zo al
verstaan kan worden. Nu is de weg naar de bron van het ik in de eerste plaats een weg naar
jezelf. Daar kun je niet aan ontkomen. Je moet jezelf eerst leren aanvaarden zoals je bent.
Mensen zeggen: je moet jezelf leren kennen. Ze vergeten echter daarbij dat kennen gebaseerd
is op de waarnemer. Maar de waarnemer, ben je zelf. Dus als je denkt dat je jezelf kent, dan
misleid je je omtrent jezelf. Het is veel verstandiger te zeggen: ik moet aanvaarden wat ik
bén. Want op het ogenblik dat je niet bezig bent jezelf te beoordelen, maar alleen jezelf waar
te nemen in al je uitingen maar ook in je innerlijke processen, ontstaat er een erkenning van
hetgeen je op dit moment bent. Ik neem aan, dat de mens daarbij weinig of geen onderscheid
zal kunnen maken tussen de delen van zijn persoonlijkheid die gevormd zijn op genetische
gronden en op datgene wat uit de maatschappelijke omgeving (de conditionering) tot stand is
gekomen. Dat doet echter allemaal ook niet zozeer ter zake.

Als wij kunnen uitgaan van het standpunt dat het ik, ongeacht de wijze waarop het zelf het
leven ondergaat, in alle functies en geledingen van zijn bestaan zinvol is, dan hebben we in
ieder geval één punt gewonnen. Wij zijn een stap verder gegaan en wij komen daardoor
gemakkelijker tot aanvaarding van bepaalde waarden uit de geest die stoffelijk nog wel
enigszins te vertalen zijn. Ik zeg: enigszins, want het is duidelijk dat een wereld van de geest
zover afwijkt van alle referentienormen dat het niet mogelijk is om dit volkomen getrouw en
gelijkluidend te vertalen. Wat je doet is in jezelf gelijkenissen ervaren. Maar die gelijkenissen
maken dan toch een deel van het geestelijke ik toegankelijk.

Zodra je op aarde de krachten van de geest mede gaat ervaring kun je de volgende stap
wagen. Mensen noemen dat waarschijnlijk kosmisch bewustzijn. Anderen spreken over: niet
denken. Nu is niet denken iets wat bij mensen veel meer voorkomt dan kosmisch bewustzijn.
Men bedoelt daarmee, dat de rationele processen, die de mens over het algemeen kenmerken,
stilliggen. Er is geen onderscheid meer tussen een intuitie en een rationele erkenning. Er is
geen onderscheid meer tussen droom en werkelijkheid. In een dergelijke wereld ontmoeten we
de krachten waarvan wij deel zijn. Nu zullen wij die nooit kunnen ervaren zoals ze zijn. In een
stoffelijke vorm zeker niet. In een geestelijke vorm alleen onder zeer groot voorbehoud, want
wat wij ervaren, is in de eerste plaats de inwerking die iets op ons heeft, niet het wezen zelf.
De essentie blijft ons ontgaan. Maar als we gaan erkennen welke krachten er op ons inwerken,

311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK 1



Orde der Verdraagzamen

dan worden we langzaam maar zeker ook gevoelig voor een erkenning van krachten als een
geheel dat onze wereld bepaalt. Dan vallen vormen eigenlijk weg en komen daarvoor in de
plaats dingen die we misschien intenties zouden kunnen noemen, maar dan niet intenties van
onszelf maar van het Onbekende. Men spreekt dan over God.

Wat is God eigenlijk? God is de vaagheid waarin wij ons onbesef verhullen door een nederig
neerknielen in aanbidding voor iets wat we niet beseffen. Laten we eerlijk zijn. Wij weten niet
wat die kracht is. En als wij er een naam aan geven, dan hebben wij het wel benoembaar
gemaakt maar niet begrijpbaar. Maar goed, laten wij het God noemen.

Deze kracht wordt dan beleefd. Die beleving wordt weer door ons vertaald. Ze kan de vorm
aannemen van b.v. roeping tot priesterschap, tot filosofische ontwikkeling, magische inwijding
of wat anders. Dat is de manier waarop wij het uitdrukken. De roeping, zoals wij die ervaren,
is in feite een hoge uitdrukking van een harmonisch principe, dat we in onze eigen wereld
meestal niet volledig kunnen waarmaken. Als wij die harmonie eenmaal vinden, dan blijkt dat
in onze wereld het ik een ruimte gaat vormen die een beetje is afgezonderd. Het is erf stil,
wanneer je in jezelf gaat. Er zijn gaan strijdvragen. Er is geen moeizame tocht. Er is alleen
maat een beseffen. En dit beseffen is vreemd genoeg gelijktijdig vredig, om niet te zeggen
vreugdig en lichtend. Het is alsof daar iets ons omringt dat alles zou kunnen onthullen, als wij
het maar zouden zien. Deze toestand is meestal voor de mens op aarde de hoogste ervaring:
het is een mystieke ervaring.

Geestelijk kun je nog iets verder gaan doordat je de krachten buiten je gaat begrijpen niet
alleen als iets wat een deel van jezelf is, maar ook als een vaste invloed die toch datgene wat
je zelf bent mede bepaalt. Er wordt een relatie ontdekt. Deze ontdekking op zichzelf is
natuurlijk ook maar een punt op een weg, meer niet. Maar je kunt dan langzaam groeien in die
vrede en de krachten daarin steeds intenser gaan beleven. Het is dan niet meer 'God roept mij’
maar a.h.w. het profetische woord 'God spreekt door mij’. En ook het magische woord 'God
werkt door mij'. Wij voelen ons deel van een groter geheel. In dit deel-zijn vervaagt eigenlijk
een groot gedeelte van onze ervaringen.

Wij kunnen normalerwijze ons eigen voorbehoud natuurlijk blijven behouden. Wij zijn net zo
vervelend en eigenzinnig als we voor die tijd waren. Denk maar aan de profeet, die een stad
moest aankondigen dat ze zou ondergaan, indien ze zich niet bekeerde. De goede man ging
toen op veilige afstand onder een boom zitten om het spektakel te zien. Maar het ging niet
door. Als er ooit een profeet was die lichtelijk gevloekt heeft, dan was het deze wel. Profeten
vloeken trouwens meer dan u denkt. De meeste mensen denken: profeten vervloeken alleen.
Maar ze vloeken zodra een vervloeking niet uitkomt.

Een fase van bestaan waarin je langzaam maar zeker een eenheid gevoelt, brengt een
vervreemding van de zintuiglijke wereld tot stand. Je zou kunnen zeggen in vergelijkende
opbouw. Als wij de zintuiglijke wereld van de mensen drie-dimensionaal noemen, dan kunnen
wij hun rationele wereld een vier-dimensionale noemen, een geestelijk bestaan een
vijf-dimensionale. Maar als je door verschillen heen komt, dan vallen er zoveel dingen samen
en gelijktijdig worden zoveel nieuwe mogelijkheden en samenvoegingen kenbaar dat je
misschien wel over negen dimensies zou kunnen spreken. Dit alleen, nogmaals, vergelijkend
gebruikt.

In deze nieuwe wereld kom je, tot belevingen die je niet kunt uitdrukken. Je kunt ze ook niet
verwoorden in jezelf. Je kunt er geen beelden aan verbinden. Het is een vaagheid. In die
vaagheid zit een enorm gevoel van kracht, van vermogen. Wanneer je op weg bent naar de
bron van het ik, dan komt er een ogenblik dat je die kracht voelt en gaat gebruiken. Je werkt
dan met kracht. Je bent misschien een wonderdoener geworden of mogelijk hoemt de wereld
je een genie. U weet, een wonderdoener die zijn wonderen wetenschappelijk weet te verklaren
is een genie. Iemand, die een wetenschappelijk wonder volbrengt en niet weet hoe het in
elkaar zit, is een wonderdoener.

Dus je werkt met die krachten, maar je beschouwt ze nog steeds als iets wat je zelf gebruikt
en zelf richt. Daar ligt eigenlijk de grens, meen ik, van de eenwording met de bron enigszins.
Want zolang je zelf werkt met die kracht, ben je bepalend voor de hoeveelheid kracht die je
kunt gebruiken. U weet zelf hoe het met u gaat. Er zijn mensen die kunnen 50 of 100 kilo
gemakkelijk tillen. Er zijn anderen die als ze een kilo dragen al lopen te steunen en te zuchten.

2 311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK



© Orde der Verdraagzamen Brochures

Zo is het geestelijk ook. De één kan enorme krachten ontplooien en verwerken. De ander kan
maar geringe krachten ontplooien. Maar in deze toestand werk je met het totaal. Je werkt met
de kracht van de bron zonder in je werk je bewust te zijn van het voltooien van een taak die in
de bron ligt en niet meer in je eigen wereld. De daarop volgende fase kan ik helaas alleen
maar bij benadering beschrijven. Dat is ook duidelijk. Als ik zover zou zijn, dan zou ik hier
waarschijnlijk niet meer doorkomen.

Men zegt dan: Er komt een ogenblik waarop je beseft werktuig te zijn. De eigen wil ligt stil. Zo
zouden de eigen angsten, het begeren grotendeels stil liggen. Wat er overblijft: is alleen maar
een taak vervulling waarvan je nog niet weet waarom, maar je weet wel wat en meestal ook
hoe.

In deze situatie van werktuig zijn word je je meer en meer bewust van de kracht die je
beweegt. De goddelijke kracht of de oerkracht hoe je die ook noemen wilt, die de werkelijkheid
beheerst die achter alle dingen ligt brengt in wezen steeds duidelijker tot uiting dat wat je doet
niet is, scheppen, herscheppen of wegnemen, maar evenwichten tot stand brengen. Al
datgene, wat je doet, is bestemmd om een bepaald evenwicht te handhaven. Zodra dat eenmaal
wordt beseft, word je je bewust van de bron. Die bron is hier te beschrijven (ik heb tenminste
nog nooit iemand ontmoet die mij duidelijk iets daarover kon zeggen), maar het schijnt in
ieder geval een soort willoosheid te zijn waardoor je je niet meer van jezelf helemaal bewust
bent, maar waardoor je als deel van het geheel actief bent alleen op instigatie van het geheel.

Nu gaan we weer een beetje down to earth, want als een mens probeert naar de hemel te
klimmen veroorzaakt hij meestal de hel voor anderen. Wij willen als geest niet daartoe
bijdragen. Als u dus bezig bent te zoeken naar die bron van het werkelijke ik, dan zoekt u
eigenlijk naar iets wat u niet zult kunnen vinden. Het is namelijk onmogelijk om verstandelijk
of zelfs maar intuitief een beschrijving te vinden die past bij de werkelijkheid. Wij zijn en wij
blijven gebonden aan onze eigen visie van de wereld. Wat de een mooi vindt, vindt de ander
lelijk. Wat de een goed vindt, vindt de ander kwaad en omgekeerd. Wij leven in een wereld
van tegenstellingen. Die hebben we kennelijk nodig, omdat we anders helemaal niet meer in
staat zijn te zeggen waar we aan toe zijn. Die tegenstellingen op zich zelf zouden wel eens iets
anders kunnen zijn die wij denken: tegengestelde krachten. Het zouden wel eens de grenzen
kunnen zijn van een bepaald gebied dat een werking omvat. Dan zou je kunnen zeggen:
Zolang ik mij maar bewust ben van de werking binnen de begrenzingen die voor mij kenbaar
zijn en ik mijn werken bepaal tot een zo bewust mogelijk reageren binnen die grenzen, zonder
de grenzen zelf te willen aantasten of te willen verklaren, kom ik tot een leven dat voor een
groot gedeelte in overeenstemmming moet zijn met de feitelijke functie die ik vervul in een
werkelijkheid die achter alle verschijnselen en waarnemingen verscholen blijft.

Wat we dus nodig hebben is eerst een levenshouding. Er zijn mensen die zeggen: dan moet je
gaan zitten en moet je wachten en dan zal God je wel vertellen wat je moet doen. Dat zijn de
mensen, die zichzelf vertellen dat je beter niets kunt doen dan iets doen. Dat zijn over het
algemeen de mensen die mislukken en anderen de schuld daarvan geven. Die fout moeten wij
niet maken. Wij zijn onszelf. En als alles een geheel is, dan is al wat wij zijn - inclusief alle
genetische factoren, en andere conditioneringen, alle geestelijke waarden uit het verleden die
misschien een rol spelen in ons bewustzijn - een functioneel deel van het geheel door te
reageren zoals wij zijn. Niets doen is ook toegestaan. Er is niemand die zal zeggen: Je moet
het zus of zo doen. Er is geen gedragsnorm. Moraal is een menselijke zaak, geen goddelijke.
Het zijn wetten, ook kosmische wetten. Maar dit betekent niet dat ze algemeen geldend zullen
zijn onder alle omstandigheden. Het zijn verschijningsvormen waarmee we te maken hebben.
Met die verschijningsvormen moet je rekening houden. Je moet gewoon rekening houden met
de feiten zoals ze zich aan jou vertonen.

In jezelf zou ik toch willen zoeken naar de juiste houding. Ik meen namelijk, dat je veel
gemakkelijker je bewust kunt worden van de krachten die in je zijn. Dat die krachten niet je
eigen kracht is, doet niet zoveel ter zake. Je behoeft geen oorzaak daarvoor te zoeken. Als die
kracht er is en je beseft haar, werk daarmee. Probeer ook niet die kracht aan anderen op te
dringen. Dat helpt geen steek. Je kunt die kracht alleen goed gebruiken daar waar een
evenwicht herstelt kan worden waarbij je zelf betrokken bent.

Paranormale, krachten zijn eigenlijk normale krachten (de opname valt uit).........

311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK 3



Orde der Verdraagzamen

.......... Als je een naam vindt voor het Onbekende zoals veel mensen doen: God.

Als je dat wilt, nu ja, dan God. Dan hebben we te maken met een soort schutnaam, een
schutkleur. Het woord verbergt voor ons het onvermogen om het onbekende te erkennen. Als
wij dat met God kunnen bereiken door te beseffen dat wij één zijn met het beeld van het
hoogste dat wij ons kunnen voorstellen dan geven wij onszelf de mogelijkheid de werkelijkheid
van ons ego verder te beseffen en te ontwikkelen. Zodra wij iemand nodig hebben boven ons,
echt of niet echt, die ons wijs en waar moet maken, dan falen wij ergens zelf. Zolang u leiding
nodig heeft is de kans, dat u zich omtrent uzelf misleidt, zeer groot. Anderen kunnen voor u
een inspiratie zijn, een instigatie tot overwegen, denken en handelen. Daarvoor bent u deel
van een gemeenschap, van een geheel. U behoort tot de totale mensheid en die totale
mensheid is weer een heel klein stukje van een groter geheel.

Maar vlucht niet weg in God of in iets anders. Wegvluchten in uzelf betekent heel vaak u
verschuilen voor uzelf.

Wees eerlijk. O, niet tegenover de wereld: dat kan niet. Er zijn zelfs beroepen die alleen
kunnen worden uitgeoefend als de mensen oneerlijk zijn. Dus, ik vraag niet van u dat u
tegenover de hele wereldeerlijk bent, maar wees het tegenover uzelf. Dan kunt u zich bewust
worden van dat geheimzinnige dat u dan misschien God noemt: datgene wat in u werkt. Dan
gaat u ook begrijpen: God is niet te vangen in regeltjes, in voorschriften in wetten. God is mijn
wezen. God is mijn erkende balans tussen wat niet en wat wel voor mij aanvaardbaar is. Ik
zeg niet: goed of kwaad. Ik zeg: aanvaardbaar. Goed en kwaad zijn alleen maar
grenswaarden. Goed en kwaad zijn eigenlijk precies hetzelfde, ze zijn een eenheid. Maar wij
hebben de grenzen eraan gemaakt en nu noemen wij die grenzen de ons beheersende
factoren. Dat is natuurlijk te dwaas. Maar het is het werkingsgebied waarbinnen wij kunnen
werken.

Dan komen wij nu aan het punt dat het onbekende in ons dan toch betekenis krijgt. Denk
nooit dat God tot u spreekt. God is. God is in u, maar spreekt niet. Het spreken doet u, niet
God. Begrijp: dat al wat zo uit uzelf naar voren wordt geroepen in overeenstemming moet zijn
met een grotere werkelijkheid: iets wat dichter bij het enige ware ligt. Houd daar rekening
meer. Die dingen zijn geen regel, geen kosmische wet, geen noodzaak. Ze zijn een leidsnoer
waarmee uw functioneren in het geheel mede kan worden bepaald en waarmee u op de meest
juiste wijze uzelf waarmaakt.

Misschien vraagt u zich af, of u dan ook gelukkiger zult worden. Gelukkig zijn is het koesteren
van een illusie. Werkelijk geluk namelijk bestaat niet. Er bestaat wel werkelijke vrede,
innerlijke vrede. Maar die is niet uitbundig: die verheft niet of vernedert niet. Ze is. U kunt niet
gelukkiger worden of minder gelukkig, maar u zult uw wereld toch anders beleven. Hoe meer u
komt bij de juiste lijn van reageren volgens de totale werkelijkheid, ook vanuit uw eigen
beseffen en gevoelen, hoe meer u de wereld gaat ervaren als iets wat niet alleen een
onvermijdelijk of noodzakelijk kwaad is, maar iets wat een voortdurende steun en bevestiging
is voor datgene wat u zelf bent. Zeg dan niet tegen uzelf: Laat mij dat alsjeblieft bereiken
voordat ik dood ga. Sterven op zichzelf is een bereiking. De meeste mensen beseffen dat niet.
Wanneer de klok een uur slaat, dan begint het volgende uur. Wanneer de dood slaat, begint
een volgend leven, een volgend uur. Zo gaat het verder.

Er is een continuiteit die wij niet kunnen overzien en beseffen. Wij weten ook niet precies of
het nu een kringloop is of een spiraal, ofschoon theoretisch de spiraal bepaalde voordelen
heeft boven de kringloop. Maar al weten wij het niet, wij kunnen ervaren. Nu heb ik het
gevoel dat naarmate wij meer beantwoorden aan datgene wat wij wezenlijk zijn, ook als wij in
de stof tot uiting komen, wij de eenheid met het geheel meer benaderen. Onze weg naar de
bron wordt bepaald door het innerlijk erkende, beleefde, en ervaren juistheid van onze wijze
van bestaan, onze reactie op al datgene wat wij menen te erkennen op onze werkelijkheid.

Dit is de inleiding. Niet veel misschien, maar er zitten heus wel een paar aardige knopen voor
u in. Als u ze niet kunt ontwarren, dan heeft u na de pauze alle gelegenheid om daarmee te
komen aandragen. Als u meent, dat het filosofisch niet allemaal klopt, dan heeft u
waarschijnlijk groot gelijk, want wat is een filosoof? Een filosoof is iemand, die op één gram
feiten een ton veronderstellingen ophoopt en dit dan de waarheid noemt.

Ik heb geprobeerd u een beeld te geven van het ik en van het wezenlijk bestaan dat zich
achter het ik verschuilt zo goed ik dat kon volgens mijn normen, volgens mijn eigen bestaan.

4 311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK



© Orde der Verdraagzamen Brochures

Ik ben niet alwetend en onfeilbaar. Mogelijk zit er iets in wat u wilt overdenken en waar u
commentaar op wilt leveren.

DISCUSSIE

<% De perceptie van het ik in fenomenologische zin is geheel tegenstrijdig met de existentiéle
waarden die het ik onmiskenbaar beinvioeden. Het “ik” is daardoor tegenstrijdig met
zichzelf, of niet?
Het ik is tegenstrijdig met de omschrijving die men eraan pleegt te geven, omdat men
uitgaande van het kenbare daarbij vergeet dat in het ik een groot aantal niet kenbare waarden
aanwezig zijn. Het beeld is dus niet feitelijk tegenstrijdig. Het is in zoverre onjuist dat het
ongeveer deel van het ik omschrijft en het verdere buiten beschouwing laat. Ik zou dus niet
zeggen, dat een fenomenologische omschrijving van het ego zonder meer onjuist is. Maar het
is een zo beperkte visie dat de mijns inziens belangrijkste factoren buiten beschouwing blijven.

% Hoe verhoudt de ontwikkeling van het "“ik” zich ten opzichte van de ontwikkeling van het
collectief?

Ik vind het erg moeilijk om dit te beantwoorden, omdat het collectief zeer beperkt en zeer
algemeen gezien kan worden. Je kunt zeggen. Het collectief is het Nederlandse volk, misschien
een bevolkingsgroep in Den Haag. Je kunt net zo goed zeggen: het collectief de totaliteit, de
werkelijkheid achter alle illusie en schijn. Maar de ontwikkeling van het ik is, meen ik, een
integratie van de voorstellingswaarde en de bewustzijnswaarde van het ego met het werkelijke
wezen dat het is. In zoverre zal dus een ik zich niet aan het geheel van een collectieve
ontwikkeling binden. Dat zal wel in de uiting het geval zijn, maar niet in de persoonlijke
bewustzijnsontwikkeling. Daar zijn verschillen tussen. Mijns inziens, u merkt wel dat ik hier
moet spreken vanuit mijn eigen visie en denken, zal een collectieve ontwikkeling nimmer een
verschijnsel van bewustwording te zien geven in de zin waarin het ik deze vertoont, omdat het
collectief eigenlijk een evenwicht is van voortdurend schijnbaar strijdende krachten waardoor
het geheel van een ontwikkeling wordt afgedwongen die door het geheel en door de meeste
delen daarvan nooit beseft wordt. Het ik echter kan zich van zichzelf wel bewust worden en als
zodanig zijn eigen rol binnen het geheel wel begrijpen, ofschoon het collectief zich daarvan niet
bewust is, maar de voorgeschreven rol desalniettemin volbrengt.

% U zegt, dat het collectief een evenwicht is en het ik een eigen bewustwording heeft.
In zijn grootste vorm van collectief dus, de totaliteit.

s Het collectief ontwikkelt zich naar een betere vorm?

Neen, het collectief blijft zichzelf gelijk. Omdat elke vorm het collectief voor zichzelf erkent niet
afhankelijk is van het wezen van het collectief maar van het besef dat het collectief t.a.v.
zichzelf heeft. Dan kan er sprake zijn van een ontwikkeling van het beeld dat men heeft van
zichzelf zonder dat het ik daardoor wezenlijk verandert. Ik moet hier heel duidelijk te
formuleren anders verliezen we ons helemaal in vaagheden, vrees ik. Laten wij het zo stellen:

Je bent niet wat je denkt te zijn. je bent datgene wat je, door je werking op en je samenhang
met al datgene om je heen feitelijk waarmaakt. Dat geldt zelfs bij mensen. Stel dit nu binnen
het geheel dan kun je zeggen. Het geheel van de werkelijke ontwikkelingen, maar niet de
gevoelens of de reacties van de eenling. Naarmate de eenling zich meer bewust wordt van het
geheel, zal het zichzelf als in strijd met het geheel ervaren. Maar daarmee verandert de uiting
niet, alleen de innerlijke werkelijkheid en de benadering van de kern van de zaak. Ik geloof
niet, dat je voor een collectief kunt zeggen die dit benadert. Want op het ogenblik, dat een
menselijk collectief zich bewust wordt van zijn feitelijke functie zal het niet meer in menselijke
vorm, optreden, omdat die functie de vorm (de voorstelling.) niet nodig heeft, in zich alleen de
wisselwerking met alle onderdelen van diezelfde werkelijkheid.

< Bestaat er een evenwicht tussen relativering en ambitie?
Ambitie is volgens mij eigenlijk gebaseerd op heb vermogen de wenselijkheden en
belangrijkheden van anderen te relativeren.

< Is er ook een balans tussen goed en kwaad te vinden?

311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK 5



Orde der Verdraagzamen

Een balans tussen goed en kwaad bestaat niet. Goed en kwaad zijn eenvoudig gesteld:
normen, geen feitelijkheden. Voor jezelf heb je aanvaardbaar en onaanvaardbaar. Ik heb in
mijn inleiding reeds gezegd: Je moet voor jezelf het aanvaardbare zoveel mogelijk
waarmaken. Niet om dat het goed is, maar omdat het behoort bij je wezen, omdat het een
bevestiging is van datgene wat je op dit moment beseft te zijn. Op het ogenblik, dat je daar
tegenin gaat, ontstaat het onaanvaardbare. De gevolgen daarvan zijn dan verwarring in je
wezen waardoor je ervaringnegatief wordt gekleurd.

<% Houdt de geschetste levenshouding in dat de wil om doelen te bereiken moet worden
uitgeschakeld en slechts het carpe diem principe moet worden gevolgd? Martin Kojc predikt
deze levenshouding om de zin van het bestaan te verwezenlijken.
Als ik streef, dan is dit streven mij ingelegd. Het willen is niets anders dan begeren. De actie
daaruit voortvloeiend is streven. Als wij ons nu realiseren dat het waarmaken van ons wezen
een zekere wil vereist om datgene waar te maken wat ons voor onszelf bevestigt, dan is het
duidelijk dat willen en streven onvermijdelijk zijn. Je kunt deze dingen niet uitschakelen. Zelfs
als je ernaar streeft om niet te streven, blijft het nog altijd een streven. Overigens een streven
dat je niet kunt realiseren. Je moet je echter goed bewust ervan zijn, dat de gepredikte
levenshouding niet zegt 'carpe diem' zonder meer. Niet pluk de dag, maar leef bij de dag, en
dat is iets anders. Wat je wilt, moet je proberen te bereiken. Dat is jouw zaak. Maar probeer
het zo te bereiken dat het voor jou in alle opzichten een bevestiging is van jezelf en nimmer
een vervreemding betekent van iets of iemand in de wereld om je heen waarmee je te maken
hebt. Dat is de verstandigste levenshouding.

Stel je een doel, als je wilt. Maar wees niet bang om het doel te wijzigen, indien je ontdekt dat
je besef zich wijzigt. Er zijn geen vaste waarden, omdat waar het ik verandert de waarden
voor het ik veranderen. Maar dat betekent niet, dat je niet moogt streven. Het betekent zeker
niet, dat je zonder wil kunt leven.

Leven is willen. Leven is een combinatie van begeren en vrezen. De weg die je daartussen
kiest, wordt bepaald door je uithoudingsvermogen en je behoefte om het begeerde waar te
maken. Zou je dat niet doen, dan zou je geen mens zijn. Daarom zou ik zeggen: een mens
mag wel degelijk streven. Hij mag wel degelijk een doel hebben, maar hij moet het zo
verwezenlijken dat hij zichzelf daarin voortdurend kan terugvinden. Hij moet zich nooit een
doel stellen dat niet door hemzelf te verwezenlijken is.

7

% Is het onjuist te zeggen. Hoe meer je iets wilt, is in wezen eigenlijk een negatieve instelling
t.a.v. het resultaat altijd in je draagt, omdat je alleen maar wilt, omdat je onzeker bent
t.a.v. het goede resultaat. Dus angst en vrees liggen aan de wil ten grondslag, daardoor
vernietigt men het resultaat door te willen.

Dat is niet waar. Door te willen stimuleer je in wezen de ontwikkeling van het bewustzijn, daar

de ervaringen helpen om jezelf juister te definiéren t.a.v. de omgeving. Je angsten zowel als je

begeerten worden dus gecorrigeerd aan de hand van het streven. Dit is een
bewustwordingsproces. Daarom zeg ik ook, je mag je geen doel stellen dat onveranderlijk is.

Een onveranderlijk doel betekent in wezen, dat je op een gegeven ogenblik negatief wordt.

Willen behoeft echter niet negatief te zijn zolang het gebaseerd is op de feitelijke relatie van

het ik met de wereld en de ervaring die men heeft ten aanzien van zichzelf.

7

% Men spreekt wel van bewust worden, maar waarom eigenlijk als het eeuwige bewustzijn
overal reeds in tegenwoordig is?
Dit is een vraag waarop ik het antwoord eerlijk gezegd niet weet. Ik kan natuurlijk wel een
heel betoog daarover houden. Het schijnt, dat uit dit totale werkelijke ons de behoefte heeft
ingegeven om dit werkelijke te beleven. Ik vermoed, dat het een geestelijk instinct is. Wij
kunnen onszelf niet waarmaken, indien wij niet bewust worden. Dat is het vreemde. Zo is
bewustwording dus een soort zelfbevestiging die noodzakelijk is om te komen tot een
ontkenning van een zuiver persoonlijke en geisoleerde belangrijkheid. Als U zegt: het is in het
totale aanwezig, dan kunt u ook zeggen: Gods wil geschiede. Laten wij hier maar gaan zitten,
dan komt de gedekte tafel vanzelf wel binnen, als God dat wil. Als God het niet wil dan
verhongeren wij, want dan wil God dat. Dan behoeven wij ook niets te doen. Dat is allemaal
theoretisch leuk geredeneerd, maar je kunt het niet helemaal waarmaken. Waarmaken kun je
alleen dat wat behoort tot je eigen wereld en tot je besef. Daarbij is bewustwording nu
eenmaal een belangrijke factor en ook in vele verschillende opzichten zowel wetenschappelijk

6 311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK



© Orde der Verdraagzamen Brochures

als sociaal, religieus enz.. Ik meen, dat de bewustwordingsdrang, die ook in de geest bestaat,
een drang is die ons uit de werkelijkheid achter alle dingen is ingelegd.

% Zou het mogelijk zijn dat je die overtuiging in jezelf draagt: dat dit de opvatting is om het
Koninkrijk Gods te bereiken? De negatieve opvatting van: het zal allemaal wel loslopen,
want God wil dat zo. Als de man er werkelijk van overtuigd is dat dit de juiste weg is, is dat
dan voor hem de juiste weg?

De vraag is enigszins verward. Ik zou het zo willen formuleren: wanneer wij streven naar het
Koninkrijk Gods dan moeten wij ons goed realiseren wat dit streven voor ons inhoudt. Is het
een vorm van zelfverheffing, dus in feite een wereldvervreemding, dan kunnen wij het beter
niet doen. Dan moeten wij dat Koninkrijk niet zoeken waar men gewoonlijk zoekt, wij moeten
het zoeken in de mensheid en in onszelf. Als iemand zegt: ik blijf zitten, God zorgt voor mij, en
hij is werkelijk volledig daarvan overtuigd dan is dat voor hem de goede weg. Wat meer is:
dan zal God voor hem zorgen. Al is het dan niet God die het doet, maar de omstandigheden
die gewoon worden aangetrokken door deze bepaalde afstemming van de persoonlijkheid, die
een wisselwerking met de omgeving veroorzaakt. Dit komt echter zelden voor. Degene die het
zegt, doet dit eigenlijk om zich aan een noodzaak te onttrekken: dat wil dus zeggen, dat hij
toch nog noodzaken erkent. Maar als dat het geval is, dan werkt het niet.

% Kunnen wij op de weg naar de Bron in plaats van het onkenbare (God) niet een
Christusdrager stellen: Jezus of Boeddha?

Er zijn ontzettend veel mensen die dat doen. Maar laten wij ons dan ook heel goed bewust zijn
van de reden waarom wij het doen. Als wij in de plaats van het onkenbare een Jezus of een
Boeddha stellen, dan doen wij dit in feite om het onkenbare een kenbare gestalte te geven en
zo de onbenaderbaarheid van onze huidige positie te ontkennen. Wij proberen het raadsel te
verhullen door er iemand, een gestalte, voor te zetten. Het is ongeveer hetzelfde als een
huisvrouw die een lelijk gat in de muur heeft en daar dan maar een schilderij voor hangt in
plaats van het te repareren.

< Dus liever njet?

Liever niet. Erken Jezus, erken Boeddha als dat wat ze zijn: verlichte figuren. Figuren, die door
hun leer, door wat er over hun leven is overgeleverd zo belangrijk zijn en dat het er eigenlijk
niet eens op aankomt, of ze nu wel of niet hebben bestaan eenvoudig omdat de denkbeelden,
die ze brengen zo belangrijk zijn. Zeg dan niet: Dit is God. Zeg hoogstens: dit is een
manifestatie, die ergens uit het onbekende kan komen en in ieder geval een zeker licht werpt
op datgene wat we nog niet beseffen.

<% Kunt u in het kader van ons onderwerp iets zeggen over de Islam?

In het kader van dit onderwerp? De islam is een godsdienst als zovele andere. De islam is een
godsdienst van mensen met een bepaald temperament, eb over het algemeen ook mensen die
een zekere geestelijke eenvoud bezitten. Neemt u mij niet kwalijk dat ik dit zeg. Er zijn voor
de islam een hoop argumenten aan te voeren. Bijvoorbeeld: Mohammed is historisch
bewijsbaar. Jezus niet. Boeddha ook niet. De uitspraken van Mohammed zijn vastgelegd
tijdens zijn leven, niet vele jaren daarna. Wij kunnen verder daarvan zeggen, dat het beeld
van God dat Mohammed de mensen voorschotelt ongetwijfeld vergelijkbaar is met de God van
de joden, van de christenen of zelfs met het prana-principe dat we in India tegenkomen. Wat
dat betreft, ik heb er niets op tegen. Het is een van de vele wegen. Maar ik meen wel, dat de
poging om deze weg te zien als de enige gelijktijdig een isolement veroorzaakt waardoor je
niet meer geheel bewust wordt van de feitelijke betekenis van het mens-zijn en daarmee van
je eigen bewustwording en bewustwordingsmogelijkheden

s Is jedere beleving van de Bron ook als zodanig altijd herkenbaar voor degene die haar
beleeft? Waarom of waarom niet?

Datgene wat niet omschrijfbaar en niet formuleerbaar is, is in wezen niet kenbaar. De
mystieke beleving van de Bron laat geen herinneringen achter. Je kunt niet zeker zeggen wat
het is. Het enige dat je weet is, dat je gesterkt en innerlijk vreugdig en vredig wakker wordt.
Je weet niet eens, of het uit een slaap is of uit een dagdroom. Je kunt dus niet zeggen, dat dit
voor de persoon als zodanig kenbaar is. Je kunt wel zeggen dat het volgens bepaalde
formuleringen van denken of geloven voor sommigen een bevestiging is van een eenheid met
de Bron. Maar dat is weer een kwestie van hun interpretatie en niet van een feitelijke en
enigszins rationeel weer te geven beleving.

311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK 7



Orde der Verdraagzamen

% Gaat iedere fase van bereiking gepaard met herkenbare factoren? Bijvoorbeeld: dat voor
de bereiking van de innerlijke rust er altijd een periode van isolatie noodzakelijk zou
moeten zijn?

Op het ogenblik, dat u stelt dat iets noodzakelijk is, stelt U een vaste regel of waarde. Ik
geloof niet, dat we dat in dit opzicht kunnen doen. Wij kunnen wel spreken van waarschijnlijk
inzien op grond van ervaringen. En dan kunnen wij zeggen, dat elke periode van geestelijke
ontwikkeling wordt afgesloten met een periode van isolement waaruit langzaam een nieuwe
periode van ontwikkeling volgt, eventueel met andere ervaringen of veranderingen in de eigen
levenshouding. Dat is wel zo, maar je kunt volgens mij niet zeggen dat het onvermijdelijk en
noodzakelijk is. Ik meen, dat het isolement waarin wij denken te verkeren in feite voort komt
uit onze onbewuste ontkenning van datgene wat we geweest zijn, terwijl we niet in staat zijn
om datgene wat we nu denken te zijn reeds te formuleren en te beseffen.

% Kunt u de factoren voor die door u genoemde bereiking noemen. Uit het voorgaande
antwoord blijkt wel dat dit niet mogelijk is.

Je kunt natuurlijk een algemene indeling geven. Ik vrees echter, dat het geven van indelingen,
hoe menselijk ook, een beetje te vergelijken is met iemand die een koe door een gehaktmolen
draait en dan weer veel moeite doet om daar weer een koe van te maken. Met andere
woorden: door in te delen verbreek je een eenheid die feitelijk bestaat in je eigen
voorstellingsvermogen. Algemene normen zijn niet te geven, wel veel voorkomende. En dan
kunnen we zeggen: Een eerste fase van gevoeligheid en ontwikkeling heeft over het algemeen
een vergroting van empatisch vermogen ten gevolge. Men voelt dus anderen veel beter aan.
Men zal in deze periode ook wat voorgevoelens hebben.

In de tweede fase zal deze gevoeligheid iets afnemen, maar daarvoor in de plaats krijgt men
het vermogen om krachten in zich te voelen en eventueel aan anderen over te dragen. De
daaruit volgende fase betekent meestal een ontplooiing van bewustzijn voor andere waarden
of andere werelden. Heel veel mensen, die een dergelijke fase op aarde doormaken voelen
zich plotseling gekweld of gezegend (dat ligt aan de persoonlijkheid) met helderziendheid,
helderhorendheid e.d. zaken. Het gebruik van krachten is nog steeds mogelijk, maar wordt
niet meer intensief beoefend. Als wij het voortzetten dan moeten we het geestelijk
voornamelijk formuleren.

Er is een fase waarin je eigen wereld vaag is. Ze is zelfs iets wat je moet inschakelen als je er
deel aan wilt hebben. Daarbuiten is er een soort vormloosheid die in vele gevallen op den duur
je werkelijke wereld wordt. En dan is het weer een vaagheid zonder kleur waar in je bewust
kleuren in kunt zien. In die kleur krijg je dan een soort wereldbeeld.

De daarop volgende fase is er een waarin eigenlijk niets is dan een licht. Heel vaak noemt men
dit de confrontatie met het eigen ik, omdat men dan a.h.w. zichzelf tegemoet wandelt en
zichzelf ontmoet. Als dit ik-beeld is geabsorbeerd, heeft men gelijktijdig aanvaard dat dit een
beeld is en niet de werkelijkheid. Dan ontstaat er een relatie met een grotere werkelijkheid,
die niet omschrijfbaar is, maar die zich ook in verschillende fasen pleegt te ontwikkelen.

Dit zijn allemaal maar zeer summiere gegevens die incidenteel juist zullen zijn, maar die
zelden voor iedereen vergelijkbaar juist zullen zijn.

< Wat zou er gebeuren, als alle mensen tegelijk hun Bron zouden beseffen?
Er zou geen aarde meer zijn, er zou geen mensheid meer zijn en zo zou de vrede eindelijk zijn
uitgebroken.

< Is het onontkoombaar dat een mens eens zijn Bron zal kennen?

Ik kan dit niet met zekerheid zeggen, maar wij veronderstellen dat dit juist is. En wel omdat
wij menen, dat onze vorm van bestaan als afzonderlijke eenheden van het geheel zinloos zou
zijn, indien niet de synthese van bewustzijn daaruit zou volgen.

< Is de Bron van het ik een onuitputtelijke bron?
Zodra ik haar ontdekt heb, zal ik het u vertellen.

s Is het kennen van de Bron van het ik alleen mogelijk voor menselijks wezens of is het iets
wat universeel is en in het heelal voorkomt?

Menselijke wezens denken altijd dat ze iets bijzonders zijn. Dat komt, omdat ze te weinig naar

zichzelf kijken. Alle wezens die leven behoren tot het geheel. Mijns inziens impliceert dit dat ze

zich van het geheel eindelijk eens bewust zullen worden.

8 311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK



© Orde der Verdraagzamen Brochures

% Als een mens ook een geestelijk deel van het ik heeft, is het dan zo gedeeltelijk reeds aan
gene zijde te zijn?

Mag ik een tegenvraag stellen? Als u volkomen verdiept bent in een boek of een studie,
desnoods een tv-programma en u zich daardoor van uw omgeving niet bewust bent, leeft u
dan in dat boek, in het tv-programma of in de wereld van waaruit u zich daarin heeft verdiept?
Ik geloof, dat u daarmee het antwoord eigenlijk al heeft. Wij bestaan werkelijk volgens de
normen die voor ons onze wereld vormen, ook als een deel van ons elders bestaat. Dit anders
is echter geen werkelijkheid voor ons, omdat wij ons daarmee nog niet kunnen vereenzelvigen.
We leven dus wel in de sferen, zelfs in vele sferen. Gelijktijdig (vaak zegt men dan dat het
afzonderlijke delen zijn van de geest, de ziel), maar daar wij geconcentreerd zijn op dit
bestaan, geloof ik dat dit leven als het enigszins kan worden aangesproken, daar onze gehele
voorstelling en beleving gecentreerd is in datgene wat we nu zijn.

% Door het omschrijven van het "ik” raak ik verward over de vraag wie dan de ander is. Met
andere woorden, kan een "ik” zonder een ander bestaan?

Het ik kan niet zonder de ander bestaan. De ander zou een menselijke veronderstelling zijn.

Maar als er niets is, kun je niet bestaan. Dat is heel begrijpelijk, omdat alle bewustwording,

alle denken en alle feitelijk leven afhankelijk is van een wisselwerking tussen het ik en het

andere.

NAREDE
Beste vrienden,

Wij hebben gesproken en wat vragen gesteld over de weg naar de Bron van het ware ik. Wij
hebben ons beziggehouden met iets wat eigenlijk vanzelfsprekend zou moeten zijn. Want als
wij beseffen wat we zijn, wat de inhoud en de zin van ons bestaan is, dan begrijpen we ook
dat het erom gaat onze juiste plaats of positie, onze juiste functie te vinden. Wij kunnen alleen
gelukkig zijn, zoals wij dat dan noemen, als wij beantwoorden aan hetgeen wij zijn.

Zoeken naar de bron van het ik is dus eigenlijk overbodig. Dat wij dat toch doen, bewijst dat
we nog niet in ons de eenheid bezitten waardoor we de moed hebben om onszelf te zijn en
onszelf te aanvaarden zoals we zijn. Als wij de vraag zo beschouwen, komen wij in allerlei toch
wel ijle vragen terecht. Nu heb ik het niet over de uwe, maar over de vragen die ik heb
geprobeerd te beantwoorden in het eerste gedeelte.

Wij spreken over iets wat we niet kunnen ervaren: iets wat niet kenbaar is. Wij spreken over
een mogelijkheid en benaderen die vanuit het standpunt dat wij nu innemen. Er bestaat voor
ons nog geen onveranderlijke waarheid, omdat wij niet in staat zijn om waar van denkbeeld te
onderscheiden. Dit beseffen kunnen wij dan toch misschien terugkeren naar de werkelijkheid
waarin wij bestaan. Een werkelijkheid waarin geestelijk leven en beleven een poging is om
antwoord te geven niet op een hiernamaals of op het grote Onbekende maar op onszelf.

Ik heb het gevoel, dat wij nooit iets zullen kunnen denken, geloven, verwerpen, aanvaarden,
als dit niet mede verbonden is aan de behoefte om onszelf te definiéren tegenover onszelf. Dat
klinkt wel heel erg egocentrisch, maar wij zijn egocentrisch. Zolang wij een afzonderlijk wezen
zijn, is vanuit ons standpunt dat wij een heelal beoordelen, dat wij waarden stellen of
verwerpen, dat wij bepaalde thesen aanvaardbaar of onaanvaardbaar vinden. Wat meer is, wij
zijn geneigd om alle feiten in een keurslijf te persen totdat ze een bevestiging schijnen te zijn,
van datgene wat wij pretenderen te weten, omdat we daarin een zelfbevestiging vinden.

Wat wij zijn, kunnen we niet veranderen. Wat we doen, kunnen we niet veranderen. Wij
kunnen alleen de betekenis ervan veranderen. Daarmee wil ik niet zeggen, dat God elke
ademhaling reguleert: dat is onzin. Onze ademhaling is een proces dat behoort bij datgene,
wat wij nu zijn. Alle harmonieén en disharmonieén, die we voor en in onszelf veroorzaken,
worden daarin weerkaatst. Hetzelfde zal het zijn niet hartslag, gezondheid, energie, kortom,
met wat je je ook maar kunt denken.

Wij zijn egocentrische wezens of wij het willen weten of niet, omdat het Al vanuit onszelf wordt
beschouwd. Omdat elke benadering en waardering van het Al plaatsvindt vanuit onszelf met
onze maatstaven en aan de hand van onze mogelijkheden tot erkenning en waarneming. Het
is goed dit te beseffen.

311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK 9



Orde der Verdraagzamen

Als wij op zoek zijn naar de Bron van het ik, dan zijn wij op zoek naar iets dat veel groter is
dan wijzelf zijn. En dan bedoel ik niet het ik dat we nu zijn, maar elke ik-voorstelling die ons
nog zal afgrenzen ten aanzien van een werkelijkheid waarin we deel zijn van alle dingen.
Daarom is het onze taak om onszelf waar te maken hoe dan ook, maar eerlijk en oprecht. Er is
voor ons geen andere weg. Wij kunnen niet zien door de ogen van een ander. Wij kunnen niet
horen met het gehoororgaan van anderen. Wij kunnen niet ruiken met het reukvermogen van
een ander, wat gezien de menselijke wereld voor de mens een zegen is. Wij zijn eenvoudig
gebonden aan een wereldvoorstelling, die voortvloeit uit zintuiglijkheid. Ook geestelijk neemt u
waar en dat kunt u toch ook zintuiglijkheid noemen.

In het besef van onze beperkingen wordt het waarlijk onszelf zijn ineens veel belangrijker. Als
je dan de weg naar de Bron wilt volgen, (dan ligt die mijns inziens in uzelf) in de waarheid die
u buiten u manifesteert van al datgene wat in u nu beseft is. Ik zeg u, er is geen
onveranderlijke wet, geen onveranderlijke waarheid, geen onveranderlijk recht. Er is alleen
datgene wat nu vanuit ons en voor ons bestaat.

Laat ons een ieder het recht geven om op zijn eigen manier innerlijk zijn waarde te erkennen
en dit uiterlijk te manifesteren. Maar laat ons daaraan niet de conclusie verbinden dat we
daarom die ander voor alle gevolgen moeten vrijwaren die de uiting van zijn innerlijk ten
gevolge zal hebben. Alleen door de confrontatie met het andere kunnen wij onszelf beter leren
begrijpen. En eerst als wij onszelf begrijpen, kunnen wij langzaam maar zeker doordringen tot
de Bron waaruit wij zijn voortgekomen.

Ik dank u voor uw aandacht en gehoor.

10 311 - DE WEG NAAR DE BRON VAN HET IK



	WEG NAAR DE BRON VAN HET IK
	NAREDE


